
 

 
 

22 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

 

 

 

 

 
 

Educação Ambiental e Democracia:  
entre constituências políticas, florestanias e assembleias 

 
Rodrigo Barchi1 

Universidade de Sorocaba 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9198-1382 

 
 
Resumo: Este artigo, elaborado de modo ensaístico, visa trazer ao campo múltiplo da educação ambiental um 
debate conceitual ao redor da noção de democracia, especialmente sobre suas perspectivas mais radicais, 
pensadas pelo filósofo italiano Antonio Negri como poder constituinte. Está dividido em três partes, além da 
introdução e das considerações finais: a primeira discute a noção de democracia radical, como potência e prática 
política de multidões múltiplas; a segunda debate as potências constituintes – ou constituências – e o poder 
constituinte, como exercício democrático de construção de outras formas de existência humana, e combate à 
sua cristalização e obliteração pelo Estado-capital; e por fim, traz as noções de florestania e assembleia como 
possibilidades de elaborar as educações ambientais como práticas potencialmente constituintes, de recusa às 
domesticações e apagamentos promovidos pelo poder constituído. 
Palavras-chave: Educação Ambiental; Democracia; Poder Constituinte; Florestania; Assembleia. 
 

Educación ambiental y democracia: 
entre constituyencias políticas, florestanias y asambleas 

 
Resumen: Este artículo, escrito en clave ensayística, pretende acercar al campo múltiple de la educación 
ambiental un debate conceptual en torno a la noción de democracia, especialmente en sus perspectivas más 
radicales, concebida por el filósofo italiano Antonio Negri como poder constituyente. Está estructurado en tres 
partes, además de la introducción y las consideraciones finales: la primera aborda la noción de democracia 
radical, como poder y práctica política de múltiples multitudes; la segunda sección debate los poderes 
constituyentes – o constituyencias– y el poder constituyente, como ejercicio democrático de construcción de 
otras formas de existencia humana, y de lucha contra su cristalización y oblitaración por el Estado-capital; y 
finalmente, presenta las nociones de florestania y de asamblea como posibilidades para elaborar las educaciones 
ambientales como prácticas potencialmente constituyentes, de rechazo a la domesticación y al borrado por parte 
del poder constituido. 
Palabras-clave: Educacion Ambiental; Democracia; Poder Constituyente; Florestania; Asamblea. 
 

 
1 Professor do Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade de Sorocaba (PPGE-UNISO), onde 
coordena o Grupo de Estudos e Pesquisas em Democracia, Ecologias e Cotidianos Escolares (GEDECE). Doutor 
em Educação pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), e Pós-Doutorado pelo Programa de Pós-
Graduação em Educação em Ciências da Universidade Federal do Rio Grande (PPGEC-FURG). Email: 
rodrigo.barchi@prof.uniso.br e rbarchicore@uol.com.br 

https://orcid.org/0000-0001-9198-1382
mailto:rodrigo.barchi@prof.uniso.br
mailto:rbarchicore@uol.com.br


 

 
 

23 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

 
 

Environmental education and democracy:  
between political constituencies, florestanias and assemblies 

 
Abstract: This article, written in an essayistic manner, aims to bring to the multiple field of environmental 
education a conceptual debate around the notion of democracy, especially about its most radical perspectives, 
conceived by the Italian philosopher Antonio Negri as constituent power. It is divided into three parts, in addition 
to the introduction and final considerations: at first, discusses the notion of radical democracy, as a power and 
political practice of multiple multitudes; the second part debates the constituent powers – or constituencies – 
and constituent power, as a democratic exercise in the construction of other forms of human existence, and 
combating their crystallization and erasure by the capital-state; and finally, it brings the notions of florestania 
and assembly as possibilities of developing about environmental education as potentially constituent practices, 
of refusal to domestication and erasure promoted by the constituted power. 
Keywords: Environmental Education; Democracy; Constituent Power; Florestania; Assembly 
 

 
“No capitalismo, há apenas uma coisa universal: o mercado. Não há Estado universal 
justamente porque há um mercado universal no qual as sedes são os Estados, as 
bolsas de valores. Ora, o Estado não é universalizante, homogeneizante, mas uma 
fantástica fabricação de riqueza e miséria. Não há Estado democrático que não seja 
comprometido até os ossos com essa fabricação de miséria humana.” (Negri, 2019, 
p. 121) 

 
Introdução 

 

A democracia é uma dimensão que permeia a educação ambiental brasileira. 

Atravessou os primeiros textos da ecologia política entre os anos 70 e 80, pautou os trabalhos 

teóricos pioneiros do campo nos anos seguintes, se tornou base para os processos de sua 

institucionalização como lei e política pública – e consequente implantação de órgãos 

gestores, secretarias e diretorias – até se impor como noção teoricamente obrigatória de 

qualquer projeto de pesquisa e/ou aplicabilidade que visasse buscar recursos públicos e/ou 

legitimidade perante o Estado, as associações de pesquisa, e os órgãos de fomento. 

No Brasil, a multiplicidade da educação ambiental carrega a herança dos movimentos 

contrários à ditadura, a qual, por sua vez, entendia a questão ecológica ora como preocupação 

de jovens endinheirados dos países ricos, ora como perspectiva de movimentos sociais 

inspirados pelo ideário socialista/comunista. Nesse sentido, a ênfase na participação coletiva 

em tomadas de deliberações ao redor das questões ambientais, e um processo educativo 

voltado ao meio ambiente que se pautasse pela descentralização das decisões, precisavam 



 

 
 

24 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

ser, inequivocamente, não somente um objetivo da educação ambiental, mas a sua própria 

práxis.  

Perante o escárnio promovido pela extrema-direita brasileira e global – carregada da 

centralidade e do culto à personalidade no poder – contra as questões ecológicas e as/os 

ecologistas, nos últimos anos os movimentos em educação ambiental passaram a entoar ainda 

mais forte o brado em nome e defesa da democracia (Barchi 2019; Sánchez; Pelacani; Accioly, 

2020), visto os processos que, principalmente a partir de 2016, desmontaram os seus aparatos 

de promoção e participação coletiva (Kaplan; Pinto D’Avila, 2025) no que definia a proteção 

do meio ambiente e o posicionamento político sobre o tipo de convívio e relação com a 

natureza que as sociedades poderiam ter. Isso, para além e/ou à margem da mercantilização 

e reificação das paisagens e dos outros seres vivos, promovidas pelo capitalismo.  

No entanto, no caso brasileiro, em grande parte por causa da tenra idade da 

democracia – visto a recente conquista do voto às três esferas executivas – e das tribulações 

ainda em mantê-la – a dificuldade na punição dos responsáveis pela tentativa de golpe, entre 

o bloqueio de estradas, agressões a estudantes e acampamentos na frente de quartéis depois 

das eleições de outubro de 2022, e atentado de 08 de janeiro de 2023, é prova da sua frágil 

consolidação – em seu escopo mais liberal, que é exclusivamente como representativa, a 

educação ambiental, na letra da lei, é concomitantemente democrática no limite e sob o 

Estado que a instituiu. Apesar do incentivo à participação, (Leroy; Pacheco, 2005; Pomier 

Layrargues, 2010; Sauvé, 2016; Figueiredo; Freire, 2018) e à deliberação (Jacobi, 2005; 

Carvalho, 2023), a produção teórica em educação ambiental pauta-se pela noção de que não 

pode ser pensada, elaborada e praticada fora do escopo dessa democracia limitada, e que o 

Estado de direito é o único espaço no qual ela pode ser concebida.  

Consequentemente, na educação ambiental brasileira não são encontradas, em larga 

escala, referências que deem conta, conceitualmente, do discurso de promoção da 

democracia no qual ela tanto se pauta. Mesmo havendo nos estudos em educação no Brasil 

uma ampla discussão sobre democracia e, no que cabe aos interesses deste texto, inclusive 

em democracia radical e educação (Lima, 2002; Marques, 2008; Freire, 2013), o que existe no 

campo são somente raríssimas exceções e alguns excertos em alguns textos menores, mesmo 

entre os seus pensadores mais radicais e marginais, ligados a escopos próximos dos 



 

 
 

25 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

socialismos libertários anarquistas. De resto, a democracia aparece como jargão e palavra de 

ordem. 

Neste sentido, o que o presente artigo ensaístico busca, numa tentativa de construir 

um exercício político-filosófico na/da educação ambiental, é trazer ao seu campo 

epistemológico a contribuição de alguns elementos ao redor do conceito de democracia 

radical, considerado como poder constituinte, em especial, na obra do filósofo político italiano 

Antonio Negri. Não tanto como uma sugestão classificatória e hierarquizante de pontuar quais 

educações ambientais – que, devido à pluralidade do campo, serão a partir de agora tratada 

no plural – são mais ou menos democráticas, radicais, transformadoras ou libertárias, mas 

para desvelar os processos pelos quais o potencial de mudança que elas carregam acaba por 

se esmorecer  conforme se submetem aos ditames do poder constituído do Estado/Capital, 

e/ou sua radicalidade se intensifica – ou não – conforme as relações sociais, políticas e 

econômicas se tornam mais autoritárias e totalitárias.  

O texto está dividido em três partes. A primeira apresenta a discussão realizada pelo 

filósofo italiano Antonio Negri em torno da democracia radical, a interpretação que ele realiza 

do conceito em Spinoza e Marx, elaborando uma perspectiva materialista histórica não 

dialética (Negri, 2002), na qual a democracia é uma dimensão política fora da esfera do Estado 

capitalista e/ou socialista; em seguida, o ensaio apresenta a noção de poder constituinte, não 

como aquele imprescindivelmente atrelado dialeticamente ao poder constituído, mas como 

recusa direta ao mesmo, e desejo ativo de criações políticas outras; e por fim, busca articular 

algumas noções recentemente construídas na ecologia política, como a florestania em Ailton 

Krenak, e a assembleia, em Anna Tsing e em Negri e Hardt, como potências constituintes, ou, 

nas palavras dos dois últimos, como constituências políticas. 

 
Democracia, direito de natureza e potência civil 

 
A democracia é uma noção radical. Como conceito – no sentido em que Deleuze e 

Guattari (1992, p. 28) o sugerem em “função dos problemas que se consideram mal vistos ou 

mal colocados” – ela foi construída como ruptura à lógica transcendente do pensamento 

moderno a partir de Spinoza, que a insinuou como dimensão política intrínseca à natureza 

humana. Esta, indissolúvel ao direito civil – diferente do que sugeriam filósofos 



 

 
 

26 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

contratualistas, como Hobbes e Locke, que propunham o abandono do direito de natureza 

para a inserção e convívio humano em sociedade sob um pacto político de transferência de 

poder – e, de acordo com o filósofo luso-holandês, necessariamente inerente à vida social, 

tem na democracia não o horizonte teleológico idílico da participação coletiva consciente nas 

tomadas de decisão da esfera política do Estado. Mas sim, a superfície dos encontros e 

conexões das singularidades diferenciais e múltiplas que compõem o corpo político da 

multidão, tanto na recusa à perda das liberdades e da política, como na invenção de 

convivialidades outras. 

Menos que um regime de governo ou uma “política de Estado”, Negri sugere que, para 

Spinoza, a democracia se impõe como uma associação política expressa como o “outro” da 

soberania (Negri, 2019, p. 89). Isso porque a democracia já não pode ser confundida como 

gestão governamental – como seriam na monarquia e na aristocracia (Spinoza, 2009) – mas 

como processo constituinte de multidões, em recusa da tirania e na cooperação produtiva.  

 A heresia spinozista, no que diz respeito à filosofia política ocidental, está na ruptura 

com a visão da tríade Hobbes-Rousseau-Hegel, na ideia do contrato como transferência do 

poder das pessoas ao soberano, ao governante e/ou ao Estado. Na postura contratualista, há 

uma invenção do “público” (Negri, 2016) e da sociedade civil (Foucault, 1999), que acabam 

por dividir a esfera do político da esfera do estado civil e da produção econômica, como já 

discutidas tanto pelo jovem quanto pelo velho Marx (Pogrebinschi, 2009). 

O Estado contratual, transcendente, se colocando como fora da sociedade e se 

designando como proprietário exclusivo da decisão política – muitas vezes legitimada numa 

postura democrática até participativa, que coloca a sociedade mais como uma colaboradora 

consultiva do que deliberativa e resolutiva – e das ações triádicas, acaba por tornar tudo aquilo 

que não se submete à sua lógica, inclusive o pensamento, como esfera da anomalia (Negri, 

1993, 2016). Neste sentido, toda a imanência dos sujeitos e suas vinculações políticas passam 

a se tornar subversivas, criminosas e blasfemas, visto que não foram estabelecidas, aceitas, 

autorizadas e definidas pelo Estado contratualista. 

No entanto, para Spinoza, a separação entre a decisão política e o conatus da relação 

sujeito/coletivo multidão – entendendo esta como um conceito de classe (Negri, 2004), uma 

associação de singularidades múltiplas que compõem o corpo político diverso imanente à 



 

 
 

27 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

sociedade – é precisamente o movimento que não só se constitui como irracionalidade 

política – por não compreender que o vínculo indissolúvel entre estado de natureza e estado 

civil – mas como legitima o processo de repressão e violência despótica contra os sujeitos 

insubmissos.  

    Na leitura que Antonio Negri faz de Spinoza, a democracia é uma operação herética, 

pois além de se constituir como uma noção inimiga da posição dominante, ela parte do sujeito 

para o coletivo, e não da ideia da totalidade para os indivíduos. Ao contrário da conjectura 

hegeliana do Estado contemporâneo, no qual o exercício político deve ser aquele em que tudo 

o que se dá na elaboração das manifestações e reivindicações sociais e coletivas, 

especialmente das minorias, deve voltar-se para a constituição do Estado. Qualquer política 

que se faça na margem ou para além do Estado, ou deve tornar-se axiomática ao mesmo, ou 

ser combatida e extinta (Guerón, 2020).  

Na fuga da universalidade, da transcendência e da separação entre política e 

sociedade, a democracia da multidão faz de Spinoza – assim como Antonio Negri entre boa 

parte dos teóricos marxistas – um herético, pois é um “intelectual que se move a partir de um 

ponto de vista específico, particular, não aquele da totalidade, e sim aquele da ruptura” 

(Negri, 2016, p. 169), cujo pensamento não serve mais à produção de uma totalidade que faz 

do Estado o promotor e gestor dos indivíduos e coletividades. A democracia é herética pois, 

quando não é responsável pela transformação e acomodação do Estado ao público, é a 

ameaça direta à sua existência.  

A democracia, no sentido spinozista, longe de ser a legitimação coletiva do Estado de 

Direito, é o enfrentamento não somente à separação entre Estado e sociedade, mas ao 

próprio processo de cooptação da democracia pelo primeiro e a tentativa de tornar cada vez 

mais irrestrita a alienação política da sociedade. Para Tatian (2015, p. 132): 

 

Pois o que Spinoza chama de democracia não é um conjunto de formas definidas 
presumivelmente fundadas na ordem do conceito e nem sequer um regime político 
em sentido estrito, e sim o desbloqueio, a desalienação e a liberação de uma força 
produtiva de significados, de instituições, de mediações pelas quais se mantem e se 
incrementa. 

 



 

 
 

28 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

Essa passagem reforça a ideia da democracia como exercício da multidão, corpo 

político não cooptado pelo poder constituído, que se constrói na união de sujeitos em 

potência nas lutas contra a tirania, e atravessa as preocupações de Negri, especialmente nas 

obras sobre Spinoza. Mas não somente, visto que tanto na parceria com Michael Hardt, 

quanto nos textos onde dialoga com os trabalhos de Deleuze, Guattari e Foucault, jamais 

aparece a execução democrática como representativa ou de participações consultivas. 

Democracia é a prática política na luta contra a representação e a cristalização dos anseios 

multitudinários. É direito natural como potência civil. É potência como exercício de virtudes e 

de poderes constituintes. 

Se a democracia absoluta em Spinoza não pode ser pautada para Negri, como nos 

lembra Acevedo (2024), na esfera de um absolutismo fechado presente no posicionamento 

político de Hegel (Negri, 2016) na qual a própria ética é direcionada ao telos no/do Estado, ela 

precisa ser interpretada, na práxis dinâmica da multidão/multitudo, como absoluta abertura:  

 

Isso significa que a multitudo mostra conclusivamente o absoluto da política 
espinosana como abertura, como incapacidade de colocar freios e mistificações no 
processo do real. A política espinosana participa de uma verdadeira e própria 
revolução copernicana? A multitudo é um infinito, e a sua potência é um contínuo 
movimento – um movimento infinito que constitui totalidade, mas que não se 
identifica nela a não ser como atualidade de uma passagem. Não se fecha, mas se 
abre, produz e reproduz. (Negri, 2016a, p. 66-67). 

 

Essa democracia absoluta não se constitui mais no governo de um e ou a constituição 

representativa e/ou participativa de um povo nas decisões do Estado. O absoluto na 

democracia não se confunde com qualquer tipo de absolutismo ou totalitarismo despótico. É 

sim, o “conjunto dos processos múltiplos que constituem o comum” (Negri, 2016b, p. 132), 

ou seja, um processo imanente, um dispositivo, um conjunto de articulações voltada para o 

coletivo. 

Apontar essa democracia radical, comunal, multitudinária e absoluta, na leitura que 

Antonio Negri realiza de Spinoza e das alternativas políticas da modernidade (Negri, 2002), 

como a própria prática dos poderes/potências constituintes na política da multidão, é um 

exercício que precisa ser feito a partir de uma outra postura herética, dentro das ciências 

políticas – e consequentemente dessas na educação e nas educações ambientais – em especial 



 

 
 

29 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

no corpo dos materialismos. Pois, como o próprio Negri sugere, é necessário romper com a 

doutrina dialética que impõe ao pensamento político uma objetividade teleológica dos 

movimentos convulsivos, como argumentaremos a seguir. 

 
Poder constituinte e democracia 

 
Não é possível discutir a noção de poder constituinte como democracia absoluta, na 

perspectiva do materialismo histórico antidialético que Antonio Negri propõe, sem falar na 

influência de Spinoza nas considerações de Marx, abordadas no século XX por intérpretes 

materialistas radicais como Etienne Balibar (2021), Pierre Macherey (2011), Alexander 

Matheron (1977; 1988), Hal Draper (2019) e Maximilien Rubel (2012), e que em língua 

portuguesa, mais recentemente, vem sendo discutida em uma série de publicações 

(Abensour, 1998; Chauí, 1983; Aurélio, 2014; Varela, 2017; Nunes, Alvarenga, 2017; Bianchi, 

2014; Oliveira, 2014, Guimarães, 2016). 

Alguns dos textos políticos mais célebres do pensador alemão – como os da juventude 

sobre Hegel (Marx, 2012) e Luis Bonaparte (2011a), ou os da maturidade ao redor da guerra 

civil na França (2011b) e do Programa de Gotta (2012) – propõem, em diversos momentos, 

uma ruptura com o movimento histórico-dialético da constante exploração como resultado 

da tensão entre opressores e oprimidos. O que surge, principalmente a partir da leitura 

realizada por Negri (2002), é um materialismo histórico que não forçosamente fecha um ciclo 

antitético em nova síntese, mas um processo de abertura múltipla, nos exercícios de 

resistência e criações política outras. Um exemplo dessa concepção é a entusiasmada leitura 

que faz da comuna de Paris. Esta, ao promover uma gestão autônoma dos communards (Marx, 

2011), no encontro das diferenças constituintes, fez com que Marx a tivesse sugerido como 

absoluta e ampla democracia.  

A questão é que o poder constituinte sempre teve sua noção diretamente atrelada à 

própria noção jurídica do poder constituído. Para Negri (2002), o primeiro foi associado de 

três formas ao segundo, sempre se tornando elemento subalterno. Uma delas situa o poder 

constituinte como transcendente ao poder constituído, sendo uma fonte externa do poder 

ordenado constitucional, que assim que a utiliza, descarta-a. A segunda é a imanente, interna 

ao poder constituído, que fornece constantemente todos os elementos jurídicos-



 

 
 

30 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

constitucionais, mas que nunca é capaz de exercer-se a si própria de modo autônomo e livre. 

A última é aquela que considera o poder constituinte como “integrado, constitutivo, 

coextensivo e sincrônico ao poder constituído” (Negri, 2002, p. 18), ou seja, uma energia vital 

que é intrínseca intimamente ao ordenamento jurídico. Em outras palavras, como sintetiza 

precisamente Guimarães (2016), o que Negri busca fazer, a partir da tríade Maquiavel-

Spinoza-Marx, é retirar a noção de poder constituinte das esferas dialéticas, do voluntarismo 

decisionista em Carl Schimitt, do formalismo em Hans Kelsen, e do neocontratualismo liberal 

de Jungen Habermas e John Rawls. 

Para Negri, no entanto, o poder constituinte é fluxo autônomo e libertário, advindo da 

vontade da multidão, a qual, ao se compor como movimento político de encontro e 

articulação das singularidades em potência, recusa e enfrenta os primados do poder 

constituído. Este, por sua vez, nunca é democrático, por sempre impor uma limitação 

institucional que vê a multidão como ameaça: 

 
O paradigma do poder constituinte, ao contrário, é aquele de uma força que 
irrompe, quebra, interrompe, desfaz todo o equilíbrio preexistente e toda 
continuidade possível. O poder constituinte está ligado à ideia de democracia como 
poder absoluto. Portanto, o conceito de poder constituinte, compreendido como 
forma que irrompe e se faz expansiva, é um conceito ligado à pré-constituição da 
totalidade democrática. Pré-formadora e imaginária, esta dimensão entra em 
choque com o constitucionalismo de maneira direta, forte e duradoura. (Negri, 2002, 
p. 21) 

 
O poder constituinte, ao ser debelado e bloqueado pelo poder constituído, de modo 

sutil e/ou de modo violento, entra em crise e perde a potência, tendo sempre uma ligação 

irresoluta com o poder constituído. Isso porque, como aponta Negri, a filosofia política 

moderna sempre intencionou limitar o poder constituinte como o negativo do poder 

constituído que, por sua vez, colocou os dois termos em relação dialética, mas “nunca uma 

síntese” (Negri, 2002, p. 23).  

É nesse sentido de exclusão que, para o pensador italiano, o poder constituinte não 

pode ser entendido somente como o negativo. Apesar do movimento de recusa e resistência 

ao poder constituído, Negri sugere que ele não é somente força negativa e reativa, mas, 

principalmente, emergência criativa e desejante. Quando Negri propõe que o poder 

constituinte se define emergindo de um vazio e de uma ausência, é menos pela falta do que 



 

 
 

31 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

pelo desejo. Em outras palavras, a democracia no/do poder constituinte constrói-se na 

inexistência de pressupostos – e aqui se dá o rompimento com a dialética, que na análise 

política hegeliana visava sempre o estatal – e na plenitude da potência (Negri, 2002). 

A fundação da política, na perspectiva em que Negri visualiza, spinozamente, o poder 

constituinte e a democracia, não se prende aos primados estabelecidos pela arkhé primordial 

(Negri, 2016b), que definem o arquétipo e a identidade sobre o qual a política deve ser 

teorizada e exercida. É no mesmo escopo no qual Deleuze e Guattari (2010), desvelam a noção 

de Estado como Urstaat, no qual a política se impõe como universal e única, que impediria 

que a mesma se constituísse para além do corpo do soberano legitimado pelo direito 

originado pelo mito fundador, mantenedor dos fluxos despóticos (Gallo; Carvalho, 2019). Os 

quais tomariam todas as medidas para garantir o impedimento das políticas que vislumbram, 

para além da derrocada do Estado, exercícios políticos outros.  

É nesse sentido ainda que não somente o trabalho de Negri, mas de pensadores 

materialistas radicais, como Rubel (2012), Draper (2019), Pogrebinschi (2009) e Tible (2020), 

sugerem que quando Marx aborda a ditadura do proletariado como democracia, ele não a 

propõe nem na ótica dialética hegeliana, como a democracia sendo o ápice da plenitude 

estatal, e muito menos no ângulo da tomada do poder do Estado, como acabou se tornando 

o mote, especialmente, a partir da leitura e dos trabalhos de Lenin. Mas sim, o movimento de 

recusa ao Estado-capital e a construção de novas formas de socialidade a partir do 

impedimento da transformação do trabalho vivo em trabalho morto (Negri, 2002). 

Pensado dessa forma, o poder constituinte – que repetimos, se distancia das noções 

que Negri sugere como transcendentes, imanentes ou integradas ao poder constituído – não 

pode ser estipulado como a pura negação de uma constituição institucional e uma prática de 

poder, que intenciona a tomada do Estado e/ou a contribuição ao mesmo. Compreendê-lo 

desse modo seria cair na armadilha de submeter toda e qualquer política à utilização do 

Estado. O qual, por mais que se autointitule democrático, carrega em tuas características e 

dinâmicas essenciais, o combate e extermínio a qualquer forma política outra. Em outras 

palavras, restringir o poder constituinte exclusivamente como contrapoder antagônico ao 

poder constituído, é dar a ele um caráter teleológico, de poder/potestas, sendo que, para 

Negri, o que o caracteriza é a potência/potentia. 



 

 
 

32 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

 
A potentia, que é figura geral do ser e sustenta a concepção do conatus como 
pulsão de todo ser para a produção de si e do mundo, exprime-se então como 
cupiditas, e investe de maneira constitutiva o mundo das paixões e relações 
históricas. (Negri, 2016a, p. 28). 

 
Concebido como exercício ético voltado à abertura/amor no e ao mundo (cupiditas), a 

partir da potência exercida pelo ser individual e/ou coletivo (conatus), o poder constituinte, 

exercido como constituência política – ou seja, potência constituinte da multidão – e em 

democracia absoluta, é uma multiplicidade de coisas “outras” (Negri, 2015) em relação à 

determinação finalista que um direcionamento ético do sujeito, que visa o voltar 

exclusivamente ao Estado e ao poder constituído. O poder constituinte, ponderado como 

democracia radical, longe de se submeter aos ditames institucionais e prototípicos da política 

policial estatal, é sim a potência em invenção, criação e imaginação, as quais levam “as 

singularidades da resistência ao comum” (Negri, 2015, p. 116), nesse sentido, é justamente a 

coisa outra da utopia. 

Como desutopia constituinte, não é a efetividade do sucesso (Negri, 2002), mas a crise 

do mesmo, visto que qualquer limite ou bloqueio do poder constituinte – por exemplo, numa 

compreensão liberal, como o atendimento constitucional bem sucedido dos desejos da 

multidão – é a tentativa de cristalizar e fixar o movimento na lei, na norma e, principalmente, 

na imposição do modelo formativo de se fazer política. Ao mesmo tempo no qual, ao fracassar 

e entrar em crise, nos processos de esmagamento das multidões instituintes – como Negri 

(2002) expõe ao redor das revoluções inglesa, americana, francesa e russa – e das imposições 

políticas canônicas, o próprio poder constituinte é crise, pois deixa o rei nu ao constantemente 

o fazer reaparecer, negando e criando/inventando/imaginando o outro sem as bases 

modelares pressupostas no pensamento. 

 

Constituências, florestanias e assembleias 

 

Essa perspectiva da democracia como prática de poder constituinte inacabado, fluído, 

histórico não-dialético, anárquico, anti-estatal e anticapitalista, que não se caracteriza como 

apêndice, pressuposto ou submisso ao poder constituído, é um entendimento radical, 

antifundamentalista e cosmopolítico. E nessa dimensão que buscamos, nesta terceira parte, 



 

 
 

33 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

trazer elementos que possibilitem potencializar as ecologias políticas e as educações 

ambientais como exercícios simultâneos e desencerráveis de enfrentamento e fuga aos 

agentes de destruição ambiental e impeditivos à construção de sujeitos e coletividades 

comprometidas e capazes de impedir a ampliação das paisagens infernais. Em outras palavras, 

como inventar e imaginar as próprias educações ambientais como movimentos democráticos 

constituintes absolutos, radicais. Ou seja, constituências políticas. 

Boa parte de nosso argumento não é somente a partir das contribuições que 

consideramos pertinentes e potentes às relações entre educação e meio ambiente, no âmbito 

de uma discussão filosófico política  de pensadores e pensadoras pouco discutidas/os pelo 

campo, mas também pela mobilização quase que incansável realizada pelas educadoras e 

educadores ambientais brasileiras/os. Seja na participação em eventos das mais diferentes 

dimensões e repercussões, seja na insistência em enaltecer a importância das educações 

ambientais como multiplicidades práticas, científicas e políticas, seja na recusa do 

esmorecimento da vertente crítica e de sua substituição por sentidos apolíticos, como a 

“educação pelo desenvolvimento sustentável”. 

No entanto, a ausência de um maior debate conceitual sobre democracia traz o grave 

risco de a pautar como representação e/ou participação permitida, no âmbito exclusivo do 

Estado capitalista. O qual, mantém as educações ambientais como reféns de migalhas 

oferecidas às e aos cientistas, em forma de bolsas oferecidas às custas de uma dedicação 

muito maior à burocracia, do que necessariamente ao próprio trabalho em práxis. Junto a isso, 

a possibilidade de impedimento, ridicularização e, quando não, a completa exclusão de outros 

saberes/fazeres em ecologia e educação, que não foram avaliados como “científicos”. Por 

serem demasiados literários, musicais, culturais, rizomáticos ou devaneantes. 

Na fuga desta arapuca, duas perspectivas, construídas no pensamento ecológico 

contemporâneo, podem ser viáveis, no campo da ecologia e consequentemente das 

educações ambientais, para vigorar sua radicalização democrática. E, principalmente, impedir 

que um dos elementos mais caros na construção do campo, que é aquilo que Negri e Hardt 

(2018) conceituam, no exercício político da multidão, como constituência – ou seja, a potência 

ininterruptamente constituinte – das educações ambientais, seja destruída. 



 

 
 

34 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

A primeira noção é trazida por Ailton Krenak, quando ele traz à tona o polêmico 

conceito de florestania. Banalizado pela governança progressista acreana no início do século 

XXI e confundido como “desenvolvimento sustentável” (Castelo, 2020), a ideia de florestania, 

em Krenak, é herdeira do legado da ação de Chico Mendes, nos anos 80. A radicalidade dessa 

proposta se aproxima das leituras democrática e constituinte de Negri, ao se tergiversar dos 

entes políticos constituídos, aceitos como representações de uma “identidade” ou 

“movimento”, e se abre a mesma ao que propõe como “aliança afetiva”.  

Ao expor os motivos pelos quais deixa a Aliança dos Povos da Floresta e passa a agir 

de modo outro, Krenak argumenta que: 

 
Esse movimento não reclama por igualdade, ao contrário, reconhece uma intrínseca 
alteridade em cada pessoa, em cada ser, introduz uma desigualdade radical diante 
da qual a gente se obriga a uma pausa antes de entrar: tem que tirar as sandálias, 
não se pode andar calçado. Assim eu escape das parábolas do sindicato e do partido 
(quando um pacto começar a cobrar tributo, já perdeu o sentido) e fui experimentar 
a dança das alianças afetivas, que envolve a mim e uma constelação de pessoas e 
seres na qual eu desapareço: não preciso mais ser uma entidade política, posso ser 
só uma pessoa dentro de um fluxo capaz de produzir afetos e sentidos (Krenak, 2022, 
p. 82-83) 

 
Para utilizar as próprias palavras de Krenak (2022) em um outro momento dessa 

mesma obra, há uma confluência – e não convergência consensual – das diferenças presentes 

na ação política “florestã”2, que abandona as constituições identitárias partidárias e sindicais, 

em direção às alianças afetivas, com as singularidades múltiplas que se articulam em multidão, 

na verve spinozista de Negri. E além disso, a própria noção de diferença presente na obra de 

Krenak, caminha lado a lado com a filosofia da diferença em Deleuze, que recusa o primado 

da identidade e do mesmo.  

Aqui vale registrar que, longe de submeter a obra de Krenak à filosofia europeia, o que 

se entrelaça aqui são as possibilidades de pensar na multiplicidade que engendra a recusa ao 

Estado, e nos dão subsídios para a invenção de educações ambientais que não reduzam a sua 

política de ação à aceitação do mesmo.  

 
2 Como Krenak sugere deslocar a noção ocidental de cidadania para florestania, arriscamos chamar os sujeitos 
políticos da florestania como “florestãos” e “florestãs”. 



 

 
 

35 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

Lembra Krenak que nessa associação articulada por Chico Mendes, os/as 

seringueiros/as e indígenas não estavam interessados na cidadania como processo de 

reivindicação de direitos já garantidos por uma parcela da população – na tomada identitária 

na qual muitos movimentos derrapam ao quererem ser considerados como mesmos – no 

âmbito do Estado-capital. Não havia algo pressuposto ao que os povos da floresta 

reivindicavam. Era uma outra forma de existência que esses grupos reivindicavam, e o direito 

de ter a floresta em pé não se dava somente pelo fato de a mesma promover a subsistência 

econômica. Mas sim, pelas próprias relações afetivas que esses grupos já haviam criado entre 

si e a paisagem, os outros seres e as entidades que davam sentido, então, aos seus modos de 

vida. 

A florestania, inclusive, recusa o primado da cidadania e, consequentemente, da 

política vigente, pois não é da/na pólis que as lutas são travadas, e muito menos o 

ajuntamento de iguais nesse espaço que é reivindicado:  

 
A linguagem é muito determinante nas interações, e tudo que vem da pólis traz a 
marca de um ajuntamento de iguais, onde a experiência política se pretende 
convergente. Isso tem animado em mim uma observação: sempre reivindicam a pólis 
como o mundo da cultura, e aquilo que ficou marcado como natureza é o mundo 
selvagem. Pois é nesse outro mundo que eu estou interessado, não na convergência 
que vai dar na pólis, imagino potências confluindo a partir de um lugar, passando por 
ele, mas sem ficarem presas ali. (Krenak, 2022, p. 80). 

 
Aqui a radicalidade do pensamento de Krenak nos leva a razoar, inclusive, se não na 

fragilidade, mas na ausência de arrojo e radicalidade do posicionamento que pauta noções 

muito comuns nas educações ambientais brasileiras, como “ecocidadania”. A qual, apesar do 

avanço de incluir o prefixo eco na pauta política das discussões públicas, e em promover 

possibilidades significativas no que diz respeito à participação política e gestão coletiva, ainda  

impõe uma lógica da igualdade e identidade do Estado e das políticas públicas, incorrendo no 

risco do apagamento das diferenças, apesar dos gritos dissidentes (Sauvé, 2014). 

O prisma político que pauta o poder constituinte nas/das democracias radicais, que 

consideramos como chave para evitar que as educações ambientais se esfacelem na 

cooptação/apropriação pelo Estado-capital, é tanto a de viabilizar as formas outras de 



 

 
 

36 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

existências inventadas pelas perspectivas ecologistas em educação, como evitar que as 

diferenças criadas nesse processo sejam capturadas ou destruídas nesse processo. 

As florestanias krenakianas não envolvem somente pessoas e políticas, mas as 

cosmopolíticas que compõem as paisagens em ruínas, às quais Anna Tsing (2019) chama de 

assembleias. Ou seja, aquilo que se reúne em um ambiente particular. Sugere a antropóloga, 

em seus estudos sobre a busca e extração de cogumelos das paisagens em ruínas, que os seres 

humanos são incapazes de sobreviver sem outras espécies e fora das cadeias ecológicas e não 

fora delas. As assembleias, como paisagens multiespécies, são necessárias aos seres humanos, 

e a política da terra arrasada promovida pelos processos de homogeneização da paisagem – 

plantation, condomínios, indústria – ao impedir os processos simbióticos de suporte à vida, 

são fatais à continuidade da existência. 

Oliveira (2022), no prefácio de outra obra de Tsing (2022), traz à tona, para falar das 

assembleias polifônicas, o trabalho de Pierre Clastres, sugerindo que a cosmopolítica dos 

povos originários supõe que a própria diversidade da floresta é ruptura – que nós, aqui 

sugerimos como radical – contra a figura do Um identitário do Estado-capital, e que não é 

possível, nessa aliança afetiva – utilizando aqui as palavras de Krenak – que formula 

constantemente a paisagem diversa, classificar e hierarquizar importâncias entre as espécies. 

E, muito menos, dizer que as relações cosmopolíticas estabelecidas entre elas levariam a um 

sentido ético único, como propõe, majoritariamente, o pensamento ocidental. 

É nesse sentido das sociedades sem Estado, na leitura que Tible (2020) realiza de um 

Marx tocado pela perspectiva selvagem, que a constituição da democracia, como exercício de 

potências, cria não somente uma diversidade de protagonismos e trocas nas cadeias 

socioecológicas, mas uma intencional recusa da institucionalização que marca o poder 

constituído. Democracia como florestania. Florestania como assembleia. Assembleia como 

poder constituinte. Poder constituinte como sociedade contra o Estado.  

Tsing (2022) alinha sua noção de assembleia à assemblage, de Deleuze, como uma 

“cadeia de associações que estrutura outras associações” (Tsing, 2022, p. 69), num processo 

constituinte de redes interacionais, que são as responsáveis por paisagens polifônicas que não 

somente recusam a razão única, mas que para Hardt e Negri, colocam todos os seres vivos 

num mesmo plano ontológico e, no panorama da florestania de Krenak, inclui as paisagens: 



 

 
 

37 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

 
Meu primeiro contato com a polifonia foi uma revelação; aprendi a distinguir suas 
melodias, separadas e simultâneas, e a escutar os momentos de harmonias e 
dissonâncias que se criam entre elas. Esse tipo de percepção é exatamente aquela 
necessária para se apreciarem os múltiplos ritmos e trajetórias temporais da 
assembleia. (Tsing, 2022, p. 69). 

 
Nesse sentido, quando evocamos os conceitos de florestania e assembleia no mesmo 

patamar das multidões constituintes democráticas do spinozismo de Antonio Negri, o fazemos 

como uma tentativa de inversão do pensamento político que reside nas educações ambientais 

brasileiras, as quais, ao se recusarem debater o conceito, assumem, implicitamente, uma 

noção única de democracia, que está mergulhada, capturada e acorrentada à lógica de um 

Estado liberal. O qual, marcado como uma democracia representativa com espasmos 

representativos-participativos – por exemplo, ao instaurar e sediar as conferências de 

educação ambiental e meio ambiente – devidamente circunscritos e cerceados, entende que 

só sobrevive com a contenção das “constituências”, das potências constituintes. 

Ao propormos que as educações ambientais invertam suas perspectivas democráticas, 

tornando-as elemento ontológico e ético de sua composição – e não um horizonte teleológico 

nas esferas gestoras dos poderes constituídos – buscamos pensar não somente aquilo que a 

constituiu, como dinâmica do múltiplo comum e força realmente transformativa. Mas, 

principalmente, ao aventá-la como constituência, vetor das multidões democráticas em ato 

(Hardt; Negri, 2018), que elas não se domestiquem, a ponto de se tornarem somente uma 

maquiagem que disfarce a imposição de paisagens infernais e insalubres, com palavras de 

ordem “sustentáveis”, mas ampliadoras de formas barbáricas e predatórias de sobrevivência. 

 
 

Considerações constituintes 
 
Não queremos, com este ensaio, impor a lógica de um senso universalizante ao redor 

da democracia nas/das/com as educações ambientais. Seria uma contradição extrema e 

equivocada dizer que ela é única e exclusivamente a atividade do poder constituinte da 

multidão, e que o restante não é mais do que uma prática tácita de exploração e dominação, 

ora mais, ora menos tirânica e despótica. Nossa discussão e abordagem das multidões 

múltiplas e suas potências constituintes nos impedem de cair nesse tipo de axioma.  



 

 
 

38 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

No entanto, quando sugerimos trazer ao campo das educações ambientais a noção 

radical de democracia, como força constituinte vinda de baixo e que se recusa tanto à 

cristalização, quanto à identidade universal característica do Estado-nação, foi para dar conta 

de três questões. 

A primeira é evitar que uma das características mais caras daquilo que exige o 

afloramento das educações ambientais, que é sua origem multifacetada, seja esquecido ou 

apagado. Apesar da razão dos problemas advir de um sistema socioeconômico que se impõe 

como razão universal e caminho exclusivo nas vidas humanas e não-humanas, o próprio 

estabelecimento dessa lógica tem uma dinâmica que age de modo distinto conforme seus 

interesses nos diferentes espaçostempos ao redor do planeta. Supor matrizes, objetivos, 

métodos, epistemes e avaliações universais sobre um virtual sucesso do pensarfazer 

educações ambientais, é impedi-las de agir. E nesse sentido, o próprio registro dos debates, 

das investigações, das práticas e das experiências, no método único e cada vez mais 

universalizado e engessado, globalmente, das publicações científicas, corre o risco contribuir 

com o esmorecimento das constituências das educações ambientais. Isso porque a 

burocratização cada vez maior dos meios de divulgação, leva pesquisadores/as a gastarem 

mais tempo na formatação do registro e no atendimento aos moldes impostos, do que na 

própria práxis educativa.  

Um segundo motivo é um ciclo vicioso que ascende e, consequentemente descende 

da primeira questão que é, repetimos, a ausência do debate epistêmico, conceitual e prático 

da democracia nas educações ambientais. Quando construímos uma proposta de radicalidade 

democrática como escopo político de uma multidão que é composta não somente de seres 

humanos, mas de seres mais-que-humanos e paisagens – florestanias e assembleias como 

multidões ecológicas – também como potências constituintes, é de forma que tentamos 

construir, como catalisador político das educações, a ideia de que a democracia representativa 

e/ou, ao máximo, a esporádica participação nos processos decisórios, jamais poderá dar conta 

da diversidade ontológica e relacional do que constitui o mundo. Isso porque ao Estado não 

interessa deixar de determinar divisas, restrições e contenções, sob o risco dos privilégios, 

explorações e garantias hierárquicas, tão caras aos elementos que o mantém, serem 

completamente demolidas. 



 

 
 

39 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

E por último, entender as educações ambientais como promotoras de constituências 

que criam e inventam potências constituintes nas relações entre humanos, seres mais-que-

humanos e paisagens, em exercícios democráticos radicais que recusam o primado do único, 

do universal, do humano privilegiado e da exploração como primado, é impedi-las de 

perderem seu conatus, sua potentia. Ou seja, na perspectiva spinozana, consequentemente, 

suas perseveranças e suas potências. 

Criadas não somente como resistência, mas como inventoras de modos outros de 

existência – principalmente na necessidade da sobrevivência ao capital, constituído como 

morte – e de relação com o outro, as educações ambientais, mesmo quando não discutem a 

democracia como conceito inerente aos seus aspectos mais básicos, ainda se caracterizam 

como potências em educação, preocupadas com a vida e com a diversidade que dá suporte a 

essa vida. Se não se atentarem aos perigos de um escopo político que as impedem de 

promoverem a multiplicação constantemente aberta dessa vida, e se seduzirem por um feitiço 

de aparente diversidade – que se trata, na realidade, de uma brutal esterilização das forças – 

e abertura, elas correm o risco da domesticação, da cristalização, do apagamento. 

A forçosa necessidade de usar os espaços disponíveis e ou tomados, como forma de 

potencializar as educações ambientais, na sua dinâmica constante como poder constituinte, 

não pode ser deixada de lado, principalmente perante o horror de um fascismo militarizado, 

plantationcênico e financista que se impõe nesses rincões. No entanto, que as educações 

ambientais não se façam de rogadas perante suas potências constantemente constituintes, 

sob o risco de seus apelos democráticos não se tornarem apenas clichês fetichizados, 

congelados e mumificados em museus de memória política de revoluções passadas.  

 
Referências 

 
ABENSOUR, Miguel. A democracia contra o Estado: Marx e o momento maquiaveliano. 
Tradução de Cleonice P. B. Mourao, Eunice D. Galery. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 1998. 
 
ACEVEDO, R. La genealogía de las categorías de “democracia” y “multitud” en el 
pensamiento de Antonio Negri: el hilo militante y teórico. Universitas Philosophica, [S. l.], v. 
41, n. 83, p. 117–149, 2024. Disponível em: 
https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/vniphilosophica/article/view/39324. Acesso em: 
2 may. 2025. 



 

 
 

40 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

 
ALVARENGA, José Francisco Andrade. O silêncio de Marx: sobre a recepção de Espinosa em 
1841-1845. O que nos faz pensar, Rio de Janeiro, v.26, n.41, p.235-253, jul.-dez. 2017. 
Disponível em: https://oquenosfazpensar.fil.puc-rio.br/oqnfp/article/view/579. Acesso em 
29 abr. 2025. 
 
AURÉLIO, Diogo Pires. Espinosa, Marx e a Democracia. Revista Estudos Políticos: a 
publicação eletrônica semestral do Laboratório de Estudos Hum(e)anos (UFF) e do Núcleo de 
Estudos em Teoria Política (UFRJ). Rio de Janeiro, Vol.5 | N.2, pp. 427-443, dezembro 2014. 
Disponível em: http://revistaestudospoliticos.com/. Acesso em 25 abr. 2025 
 
BALIBAR, Ètienne. Spinoza político. Lo Transindividual. Trad. Alfonso Díez. Barcelona: 
Editorial Gedisa, 2021. 
 
BARCHI, Rodrigo. Apresentação - Dossiê temático. Quaestio - Revista de Estudos em 
Educação, Sorocaba, SP, v. 21, n. 1, 2019. Disponível em: 
https://periodicos.uniso.br/quaestio/article/view/3595. Acesso em: 12 maio. 2025. 
 
BIANCHI, Bernardo. As astúcias da cumplicidade: sobre a suposta influência de Spinoza sobre 
Marx. Cadernos Espinosanos, São Paulo, Brasil, v. 1, n. 30, p. 75–93, 2014. Disponível em: 
https://revistas.usp.br/espinosanos/article/view/83776. Acesso em: 20 abr. 2025. 
 
CALLINICOS, Alex. Marx e Espinosa. Revista Marx e o Marxismo, v. 12, n. 22, p. 1-30. jan. 
jun. 2024. Disponível em: https://niepmarx.com.br/index.php/MM/article/view/613. Acesso 
em: 12 abr. 2025. 
 
CARVALHO, Andreia Pereira. Educação Ambiental como instrumento de fortalecimento da 
democracia deliberativa. 2023. 142 f. Dissertação (Mestrado em Direitos e Garantias 
Fundamentais) - Programa de Pós-Graduação em Direitos e Garantias Fundamentais, 
Faculdade de Direito de Vitória, Vitória, 2023. 
 
CASTELO, Carlos   Estevão   Ferreira. Um   olhar   sobre   o   desenvolvimento   acreano:   a 
"florestania" e outras histórias. Revista NERA, v. 23, n. 51, p.117-132, jan.-abr., 2020 
 
CHAUI, Marilena.   Marx   e   a   democracia:   o   jovem   Marx   leitor   de   Espinosa.   In: 
FIGUEIREDO, E.  L.; CERQUEIRA FILHO, G.; KONDER, L. Por que Marx? Rio de Janeiro: Graal, 
1983. 
 
DRAPER, Hal. As duas almas do socialismo. Revista Outubro, n. 32, 1º sem. 2019, p. 9-60. 
 
ESPINOSA, Baruch de. Tratado Político. Trad. Diogo Pires Aurélio. São Paulo: Martins Fontes, 
2009. 
 



 

 
 

41 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

FIGUEIREDO, João Batista de Albuquerque; FREIRE, Laísa Maria. Democracia, políticas 
públicas e práticas educativas representadas nas pesquisas de educação ambiental sobre 
formação de professores. Revista Pesquisa em Educação Ambiental, v. 13, n. 1, (2018). 
Disponível em 
https://www.periodicos.rc.biblioteca.unesp.br/index.php/pesquisa/article/view/13490 
Acesso em 20 abr. 2025. 
 
FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade. Trad. Maria Ermantina Galvão. São Paulo: 
Martins Fontes, 1999.  
 
FREIRE, Paulo. Cartas a Cristina: reflexões sobre minha vida e minha práxis. Organização e 
notas de Ana Maria Araújo Freire. São Paulo: Paz e Terra, 2013. 
 
GALLO, Silvio; CARVALHO, Alexandre Filordi de. Lutas democráticas contra o Urstaat: o que 
pode fazer a educação? ETD - Educação Temática Digital, Campinas, SP, v. 21, n. 3, p. 549–
567, 2019. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/8654644. Acesso em: 3 
maio. 2025. 
 
GUERÓN. Rodrigo. Capitalismo, desejo e política: Deleuze e Guattari leem Marx. Rio de 
Janeiro: Nau Editora, 2020.  
 
DE GUIMARAENS, Francisco. O poder constituinte segundo Antonio Negri: um conceito 
marxista e spinozista. Revista Direito e Práxis, [S. l.], v. 7, n. 4, p. 135–168, 2016. Disponível 
em: https://www.e-publicacoes.uerj.br/revistaceaju/article/view/21683. Acesso em: 12 
maio. 2025. 
 
HARDT, Michael; NEGRI, Antonio. Assembly: a organização multitudinária do comum. Trad. 
Lucas Carpinelli e Jefferson Viel. São Paulo, Ed. Politéia, 2018.  
 
JACOBI, Pedro. Participação. In: FERRARO JR., Luiz Antonio (org.). Encontros e caminhos: 
formação de educadoras(es) ambientais e coletivos educadores. Brasília: MMA, Diretoria de 
Educação Ambiental, 2005, p. 229-236.  
 
KAPLAN, Leonardo; PINTO D’ÁVILA, Eduardo da Costa Pinto. Educação ambiental e políticas 
públicas: balanço do GDP no XI EPEA e contribuições para análises do recente desmonte e 
para sua futura reestruturação. Revista Pesquisa em Educação Ambiental, v. 20, n. 1, 2025. 
Disponível em: 
https://www.periodicos.rc.biblioteca.unesp.br/index.php/pesquisa/article/view/18785 
Acesso em: 21 abr. 2025.  
 
KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022.  
 



 

 
 

42 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

LEROY, Jean Pierre; PACHECO, Tânia. Democracia. In: FERRARO JR., Luiz Antonio (org.). 
Encontros e caminhos: formação de educadoras(es) ambientais e coletivos educadores. 
Brasília: MMA, Diretoria de Educação Ambiental, 2005, p. 229-236.  
 
LIMA, Licínio C. Organização escolar e democracia radical: Paulo Freire e a governação 
democrática da escola pública. 2 ed. São Paulo: Cortez: Instituto Paulo Freire, 2002.  
 

MACHEREY, Pierre. Hegel or Spinoza. Transl. Susan M. Ruddick. Minesotta: University 

Minesotta Press, 2011. 

 

MARQUES, Luciana Rosa. Democracia radical e democracia participativa: contribuições 

teóricas à análise da democracia na educação. Educação & Sociedade, v. 29, n. 102, p. 55–

78, jan. 2008. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/es/a/H64DxzKzMpWtpTwnKSQPLrB/?format=html Acesso em 13 

mar. 2025. 

 
MARX, Karl. O 18 de brumário de Luis Bonaparte. Trad. Nélio Schneider. São Paulo: 
Boitempo Editorial, 2011a. 
 
MARX, Karl. A guerra civil na França. Trad. Rubens Enderle. São Paulo: Boitempo Editorial, 
2011b. 
 
MARX, Karl. Crítica do Programa de Gotha. Trad. Rubens Enderle, São Paulo: Boitempo 
Editorial, 2012. 
 
MARX, Karl. Crítica da Filosofia do Direito de Hegel. Trad Rubens Enderle e Leonardo de 
Deus. São Paulo: Boitempo, 2013. 
 
MATHERON, Alexandre. Le Traité Théologico-Politique vu par le jeune Marx. Cahiers 
Spinoza, Paris, nº 1, pp. 29-157, 1977.  
 
MATHERON, Alexandre. Individu et communauté chez Spinoza. Paris: Les Éditions de 
Minuit, 1988 
 
NEGRI, Antonio. A Anomalia Selvagem: Poder e Potência em Spinoza. Trad. Raquel 
Ramalhete. São Paulo: Ed. 34. 1993. 
 
NEGRI, Antonio. O poder constituinte: ensaio sobre as alternativas da modernidade. Trad. 
Adriano Pilatti. Rio de Janeiro: DP&A Editora, 2002. 
 
NEGRI, Antonio. Biocapitalismo: entre Spinoza e a constituição política do presente. Trad. 
Maria Paula Gurgel Ribeiro. São Paulo: Iluminuras, 2015.  
 



 

 
 

43 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

NEGRI, Antonio. Espinosa subversivo e outros escritos. Trad. Herivelto Pereira de Souza. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2016a. 
 
NEGRI, Antonio. Como e quando eu li Foucault. Trad. Mario A. Marino. São Paulo: n-1 
edições, 2016b. 
 
NEGRI, Antonio. Para uma definição ontológica da multidão. Lugar Comum, n. 19-20, p. 15-
26, 2004. 
 
NEGRI, Antonio. Deleuze e Guattari: uma filosofia para o século XXI. Trad. Jefferson Viel. São 
Paulo: Editora Filosófica Politéia, 2019.  
 
OLIVEIRA, Fernando Bonadia de. Espinosa Revolucionário. Cadernos Espinosanos, São Paulo, 
Brasil, v. 1, n. 30, p. 192–202, 2014.  Disponível em: 
https://revistas.usp.br/espinosanos/article/view/83782.. Acesso em: 28 abr. 2025. 
 
OLIVEIRA, Joana Cabral de. Prefácio: Um encontro com o cogumelo do fim do mundo. In: 
TSING, Anna Lowenhaupt. O cogumelo no fim do mundo: sobre a possibilidade de vida nas 
ruínas do capitalismo. Trad. Jorgge Menna Barreto e Yudi Rafael. São Paulo: n-1 edições, 
2022.  
 
POGREBINSCHI, Tammy. O Enigma do Político: Marx contra a política moderna. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2009. 
 
POMIER LAYRARGUES, Philippe. Democracia e arquitetura do poder na política nacional de 
educação ambiental. Ambiente & Educação: Revista de Educação Ambiental, [S. l.], v. 14, n. 
1, p. 23–42, 2010. Disponível em: https://periodicos.furg.br/ambeduc/article/view/1135. 
Acesso em: 12 maio. 2025. 
 
RUBEL, Maximilien. Marx: teórico do anarquismo. Revista Novos Rumos, Marília, SP, v. 49, n. 
1, 2012. Disponível em: 
https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/novosrumos/article/view/2370. Acesso em: 23 
out. 2024. 
 
SÁNCHEZ, C.; PELACANI, B.; ACCIOLY, I. EDITORIAL Educação Ambiental: Insurgências, Re-
Existências E Esperanças. Ensino, Saúde e Ambiente, 4 jun. 2020. Disponível em: 
https://periodicos.uff.br/ensinosaudeambiente/article/view/43012 Acesso em: 22 abr. 
2025.  
 
SAUVÉ, Lucie. Educación ambiental y ecociudadania. Dimensiones claves de un proyecto 
político-pedagógico. Revista Científica, [S. l.], v. 18, n. 1, p. 12–23, 2014. Disponível em: 
https://revistas.udistrital.edu.co/index.php/revcie/article/view/5558. Acesso em: 12 abr. 
2025. 
 



 

 
 

44 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 

v. 42, n. 3, p. 22-44, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  
 

 

SAUVE, Lucie. Viver juntos em nossa Terra: desafios contemporâneos da educação 
ambiental. Contrapontos, Florianopolis, v. 16, n. 2, p. 288-299, maio  2016 .   Disponível em 
<http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1984-
71142016000200288&lng=pt&nrm=iso>. Acessos em:  12  abr.  2025.  
 
VARELA, Nicolás Gonzáles. Karl Marx, lector anómalo de Spinoza. In: Marx, Karl Heinrich. 
Cuaderno Spinoza. Trad. Nicolás Gonzalés Varela. Barcelona: Editorial Montesinos, 2017. 
 
TATIÁN, Diego. Spinoza e a questão democrática. In: NEGRI, Antonio. Biocapitalismo: entre 
Spinoza e a constituição política do presente. Trad. Maria Paula Gurgel Ribeiro. São Paulo: 
Iluminuras, 2015.  
 
TIBLE, Jean. Marx Selvagem. 3 ed. São Paulo: Autonomia Literária, 2020. 
 
TSING, Anna Lowenhaupt. Viver nas ruínas: paisagens multiespécies no Antropoceno. Trad. 
Thiago Mota Cardoso [et. al.]. Brasília: IEB Mil Folhas, 2019. 
 
TSING, Anna Lowenhaupt. O cogumelo no fim do mundo: sobre a possibilidade de vida nas 
ruínas do capitalismo. Trad. Jorge Menna Barreto e Yudi Rafael. São Paulo: n-1 edições, 
2022.  
 
 

Submetido em: 19-05-2025 
Publicado em: 19-12-2025 

 


