
 

 

 

 

 

 

267 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

O jeguatá e a etnofloresta Mbyá Guarani: reflexões em torno de uma  
Educação Ambiental caminhando junto aos saberes indígenas 

 
Juliana Martello1 

Universidade Federal do Rio Grande 
ORCID https://orcid.org/0000-0001-7530-0305 

 
Gianpaolo Knoller Adomilli2 

Universidade Federal do Rio Grande 
ORCID https://orcid.org/0000-0001-8370-2267 

 
 

Resumo: Neste artigo propomos algumas reflexões em torno da educação ambiental, a partir dos saberes Mbya 
Guarani das Tekoás Yyrembé e Yvy’ã Poty, buscando relacionar seus processos de aprendizagem com a proposta de 
Educação da Atenção, de Tim Ingold (2012; 2018; 2020). Para isso, centramos nossa investigação nas noções de 
“Jeguatá” e “Etnofloresta”, uma vez que reúnem um conjunto de saberes forjados nas experiências destes Mbyá 
Guarani em seus processos de aprendizagens. Isso nos levou também a aprofundar a ideia de “Tekoá” para além do 
que seria simplesmente uma aldeia. Assim defendemos a ideia de Tekoá tendo sua perspectiva no movimento do 
aprender vivendo e produzindo vida. Nosso entendimento em torno dessas noções foi sendo construído através da 

 
1 Bacharel em História pela Universidade Federal do Rio Grande - FURG, com ênfase em sistema agroflorestal Mbyá 
Guarani. Mestre em Educação Ambiental pela Universidade Federal do Rio Grande - FURG, com dissertação acerca 
dos processos educativos Mbyá Guarani a partir de sua etnofloresta. Integrante do Núcleo de Estudos dos Saberes 
Costeiros e Contra-Hegemônicos - NECO, do Programa de Pós Graduação em Educação Ambiental (PPGEA), da 
Universidade Federal do Rio Grande (FURG). E-mail: julianamartello@gmail.com 
2 Bacharel em Ciências Sociais (2001) pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul - UFRGS, Mestre (2003) e 
Doutor (2007) em Antropologia Social pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul - UFRGS. Docente da 
Universidade Federal do Rio Grande - FURG, vinculado ao Instituto de Ciências Humanas e da Informação - ICHI, 
curso de Bacharelado em Arqueologia. Docente do Programa de Pós Graduação em Educação Ambiental - PPGEA - 
FURG, na linha de pesquisa Fundamentos da Educação Ambiental - FEA. Coordena o Núcleo de Estudos Saberes 
Costeiros e Contra Hegemônicos - NECO/FURG (Diretório dos Grupos de Pesquisa CNPq). E-mail: 
giansatolep@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0001-7530-0305
https://orcid.org/0000-0001-8370-2267
mailto:julianamartello@gmail.com
mailto:giansatolep@gmail.com


 

 

 

 

 

 

268 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

experiência etnográfica junto às duas Tekoás, tendo como base a seguinte questão: o que podemos aprender com 
os Mbyá Guarani para pensarmos em outra Educação Ambiental? 
Palavras-chave: Educação da Atenção; Mbyá Guarani; Etnofloresta. 

 
El jeguatá y el etnobosque Mbyá Guaraní: reflexiones sobre la  

Educación Ambiental en conjunción con los conocimientos indígenas 
 
Resumen: En este artículo proponemos algunas reflexiones sobre la educación ambiental a partir de los saberes 
Mbya Guaraní de las Tekoás Yyrembé e Yvy'ã Poty, buscando relacionar sus procesos de aprendizaje con la propuesta 
de "educación de la atención" de Tim Ingold (2012; 2018; 2020). Para ello centramos nuestra investigación en las 
nociones de "Jeguatá" y "Etnofloresta", ya que reúnen un conjunto de saberes forjados en las experiencias de estos 
Mbyá Guaraní en sus procesos de aprendizaje. Esto también nos llevó a profundizar la idea de "Tekoá" más allá de 
lo que es simplemente un pueblo. Así defendimos la idea de Tekoá desde su perspectiva en el movimiento de 
aprender viviendo y produciendo vida. Nuestra comprensión de estas nociones se construyó a través de la 
experiencia etnográfica con las dos Tekoás a partir de la siguiente pregunta: ¿qué podemos aprender de los Mbyá 
Guaraní para pensar una educación ambiental diferente? 
Palabras-clave: Educación de la atención; Mbyá Guaraní; Etnoforesta. 

 
The jeguatá and the Mbyá Guarani ethnoforest: reflections on  

Environmental Education in conjunction with indigenous knowledge 
 

Abstract: In this article we propose some reflections on environmental education based on the Mbya Guarani 
knowledge of the Tekoás Yyrembé and Yvy'ã Poty, seeking to relate their learning processes to Tim Ingold's (2012; 
2018; 2020) proposal of "education of attention". To do this we focused our investigation on the notions of "Jeguatá" 
and "Etnofloresta", since they bring together a body of knowledge forged in the experiences of these Mbyá Guarani 
in their learning processes. This has also led us to deepen the idea of "Tekoá" beyond what is simply a village. So we 
defend the idea of Tekoá from its own perspective, in the movement of learning by living and producing life. Our 
understanding of these notions was built up through ethnographic experience with the two Tekoás based on the 
following question: what can we learn from the Mbyá Guarani in order to think about a different kind of 
environmental education?. 
Keywords: Education of attention; Mbyá Guarani; Ethno-forestry. 

 
 
Introdução 
 

Neste artigo propomos algumas reflexões em torno da educação ambiental a partir dos 

saberes Mbyá Guarani das Tekoás Yyrembé e Yvy’ã Poty, buscando relacionar seus processos de 

aprendizagem com a educação da atenção de Tim Ingold. Para isso, centramos nossa investigação 

nas noções de “Jeguatá” e “Etnofloresta”, uma vez que reúnem um conjunto de saberes forjados 

nas experiências destes Mbyá Guarani em seus processos de aprendizagens.  



 

 

 

 

 

 

269 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

Em linhas gerais, Jeguatá é um conceito nativo, aqui entendido como o caminhar da/na 

cultura Guarani: tanto no sentido das trajetórias que as aldeias percorrem em busca de um 

território adequado a praticar seu modo de viver (o Nhande Rekó Guarani), quanto no caminhar 

sagrado em que Nhanderu (“o pai verdadeiro”, para os Guarani) criou a terra e os primeiros 

indígenas (Tempass; Silva, 2009). Além disso, o caminhar também se fez presente nas leituras e 

na prática etnográfica, onde o movimento e o ambiente proporcionam a observação atenta, a 

aprendizagem e as relações entre os interlocutores.  

Já a “Etnofloresta” relaciona as práticas educativas com os diversos aspectos das 

apidentidades, das lutas, dos saberes e da cultura indígena que emergem em relação ao 

ambiente habitado e não podem ser tratados de forma isolada ou utilitarista. Com isso, 

apresentamos a Etnofloresta como este ambiente onde o Mbyá Guarani vive e se constitui, de 

acordo com seus saberes, com sua ancestralidade e sua cosmologia. Dessa forma, o Jeguatá é 

tido como o movimento pelo qual nos atentamos e correspondemos com nossos interlocutores 

(Ingold, 2020), enquanto a Etnofloresta é o ambiente em/com que essas relações se 

desenvolvem. Isso nos levou também a aprofundar a noção de “Tekoá”, para além do que seria 

simplesmente uma “aldeia”; assim defendemos a noção de Tekoá tendo sua perspectiva no 

movimento do aprender vivendo e produzindo vida. Nosso entendimento em torno dessas 

noções foi sendo construído através da experiência etnográfica junto às duas Tekoás, tendo como 

base a seguinte questão: o que podemos aprender com os Mbyá Guarani para pensarmos em 

outra educação ambiental?  

Os dados e reflexões que apresentamos neste artigo partem de uma pesquisa etnográfica, 

desenvolvida entre os anos de 2020 e 2022 junto aos Mbyá Guarani da Tekoá Yyrembé, localizada 

atualmente na cidade litorânea de Rio Grande/RS, e da Tekoá Yvy’ã Poty, estabelecida no interior 

do município de Camaquã/RS, a cerca de 130 quilômetros da capital Porto Alegre/RS. O contato 

com os interlocutores existe desde 2018, no contexto da graduação de bacharelado em História, 

contudo o campo desenvolvido até então partia de outras referências teórico-metodológicas; 



 

 

 

 

 

 

270 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

ainda assim, sem dúvida, o contato anterior facilitou os caminhos para realização do campo 

etnográfico do mestrado. 

As duas aldeias seguem caminhos semelhantes de sustento e as divergências ocorrem 

principalmente pelas condições ambientais dos espaços que habitam. A Tekoá Yyrembé, desde 

2016, caminhou por diferentes lugares da região sul do Rio Grande do Sul, buscando através de 

sua espiritualidade e das dinâmicas de ocupação junto aos juruá um espaço de ancestralidade e 

biodiversidade para a manutenção de sua família e seu modo de viver. Atualmente está localizada 

na praia do Cassino/RS, em um bairro residencial, numa área que pertencia à prefeitura da 

cidade; plantam pequenos roçados de milho, melancia, melão, feijão e amendoim, têm algumas 

hortas de chás e temperos, vendem seus artesanatos pela cidade e recebem assistência 

governamental, destinada à compra de materiais de construção, de medicamentos que não 

encontram de forma natural nas matas, de vestuário, material escolar e em seus deslocamentos 

cotidianos. 

Já a Tekoa Yvy’ã Poty está há mais de 10 anos em uma área rural do município de 

Camaquã/RS, com mais de 100 hectares, adquirida através da distribuição compensatória de 

terras pela duplicação da BR 116. A tekoá tem acesso a solo argiloso (essencial para as 

construções tradicionais e produção de artesanatos) e riacho, contudo quando iniciaram a 

ocupação, a região era tomada por eucaliptos e plantações de tabaco: “aquele morro lá era quase 

pelado, tinha muita capoeira e pasto para gado, poucas árvores e taquaras e quase nenhum 

jerivá” (cacique da Yvy’ã Poty, em interlocução, 2022); então, seguindo suas prioridades 

ancestrais, logo começaram a substituir a mata exótica por pindós (jerivá), palmeira juçara, butiá, 

erva mate, milho, melão, melancia, amendoim, aipim, batata doce e as mais variadas fruteiras 

das quais tinham acesso às sementes ou mudas. 

Com isso apontamos que o espaço mais amplo proporcionou uma maior autonomia para 

os habitantes da aldeia; estes plantam desde o dia em que chegaram na região: medicamentos 

naturais, alimentos que seus antepassados ensinavam (e ainda ensinam, através de sonhos e 

rezas) a consumir e espécies que fornecem materiais para os artesanatos - que vendem mais 



 

 

 

 

 

 

271 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

casualmente no centro da cidade ou em eventos dentro e fora da aldeia. Também ressaltamos 

que a amplitude da tekoá possibilita a realização de eventos culturais, realizados pelo menos 3 

vezes ao ano, em que as lideranças recebem visitantes para acampar na aldeia, conhecer seus 

costumes e a história de seus antepassados, além de realizarem mutirões de construção, de 

plantio e colheita, o que atende diferentes demandas que, eventualmente, a tekoá não dê conta; 

além disso, durante os eventos, os moradores da Yvy’ã Poty recebem muitas doações de 

vestuário, ferramentas e alimentos, estabelecem redes de contato e fortalecimento de suas 

causas e vendem seus artesanatos para os visitantes. 

Assim, a pesquisa se aprofundou na perspectiva da Educação Ambiental, focada nos 

processos de aprendizagem e construção do Ser Guarani objetivando um olhar e uma construção 

conjunta a partir dessa relação. A construção desses caminhos partiu da prática etnográfica 

focada em problemáticas ambientais (principalmente questões locais vivenciadas pelos 

interlocutores) e na aprendizagem conjunta oportunizada pela Educação Ambiental, pela 

Educação da Atenção (Ingold, 2020) e pela relação dos sujeitos com o ambiente através do 

habitar. 

O Antropoceno tem se mostrado uma era de devastação e destruição de avanço 

exponencial (Haraway, 2016). Para além das queimadas, da destruição dos solos, da poluição das 

águas e do ar, propomos neste trabalho a reflexão em torno de como pensamos, aprendemos e 

produzimos conhecimento; isso porque as formas como nos dispomos a aprender e como 

validamos conhecimentos e saberes é o cerne dos resultados produzidos. 

A Educação Ambiental, por seus compromissos e proposições críticas diante das 

problemáticas que trabalha, acolhe a camada de denúncia e de registro de um período histórico 

repleto de conflitos políticos, ideológicos, crises na saúde, nas relações internacionais e na defesa 

à democracia. A pandemia de Covid-19, os ataques e descasos sobre os povos indígenas 

brasileiros e a ameaça que os modelos agrícolas dominantes representam à existência e saúde 

desses povos também precisam ser trabalhados em relação às consequências históricas e 

estruturais que colocam as populações indígenas em tal vulnerabilidade. 



 

 

 

 

 

 

272 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

Esses conflitos perpassam a construção não só dos interlocutores e seus contextos, mas 

dos pesquisadores que se constituem dentro de seus próprios contextos, no sentido de que os 

trabalhos partem de estruturas “epistemológica-ontológicas” eurocentradas e, portanto, 

raciocínios e objetivos dualistas também nos são inerentes. Com isso, também cabe elucidarmos 

que o sentido de etno - em etnofloresta - é destacar que a floresta a qual sugerimos diz respeito 

ao espaço que produz não apenas a identidade Guarani, mas também problematiza todo o 

contexto socioambiental que cerca e/ou invade a organização socioespacial desse povo. O que 

significa uma tentativa de afastamento da noção produtivista e/ou conservacionista dos biomas, 

que coloca a natureza como um objeto abstrato, alheio às transformações sociais, culturais, 

políticas, agrícolas… sobre as quais o Antropos (o qual nos inserimos enquanto ocidentais 

intelectualizados dentro dos modelos dominantes de educação) tem considerável 

responsabilidade. 

Para tentarmos contornar tais dualidades, apontamos alguns autores - indígenas e juruás 

- que confluem em direção à virada epistemológica, na tentativa de superar os modelos de 

representação e cognição dentro das ciências sociais: as Epistemologias Ecológicas são 

apresentadas como um movimento ecologizado, que problematiza a não simetria entre humanos 

e não humanos (Steil; Carvalho, 2014). 

A Educação da Atenção, proposta e desenvolvida por Tim Ingold (2012; 2018; 2020), vem 

à tona a partir do movimento da virada epistemológica, tratando da constituição dos saberes a 

partir dos fluxos que os geram, da territorialidade, do ambiente, dos contextos dos quais esses 

conhecimentos surgem. A problemática da qual partiu a Educação da Atenção é o entendimento 

exclusivamente escolarizado da educação e a esse questionamento unimos a questão da 

educação em sociedades não tradicionalmente escolarizadas, como os Mbyá Guarani. No modelo 

escolar predominante, a imaginação dos educandos é trabalhada em contenção e convertida 

numa capacidade de representação. A respeito de povos e sociedades não escolarizadas, Ingold 

afirma:  

 



 

 

 

 

 

 

273 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

A prática da educação e a instituição da escola, em resumo, parecem inseparáveis. [...] 
O que devemos dizer, então, das sociedades sem escolas, ou onde apenas uma minoria 
desfruta do privilégio de frequentá-las? É aceitável dizer de pessoas que não 
frequentaram a escola que são sem educação, e, portanto, não civilizadas? Essas 
pessoas sabem muito que nós, pessoas educadas, não sabemos. Os antropólogos se 
esforçaram para documentar esses conhecimentos, para revelar seus detalhes, 
sofisticação e precisão, e para descobrir os processos pelos quais ele é adquirido. Eles 
denunciaram, com razão, a divisão dos povos do mundo em educados e sem educação, 
civilizados e primitivos.[...] O conhecimento difere de cultura para cultura, assim como 
as instituições que facilitam sua passagem de cada geração para a próxima. A escola é 
uma dessas instituições, mas há muitas outras (Ingold, 2020, p. 15-16). 

 

É justamente a compreensão de que diferentes sociedades desenvolvem diferentes 

meios de produzir conhecimentos e compartilhá-los que guia os objetivos da pesquisa. Assim, 

nos detivemos em compreender como se dão as aprendizagens indígenas: não como um 

processo de ensino-aprendizagem universal dos povos originários, mas como uma atenção a 

outras considerações e proposições de construção do ser e do saber, partindo das cosmologias, 

das lutas e das vivências dos povos da terra. Mais especificamente, buscamos compreender de 

que forma a sociedade Mbyá Guarani tem produzido, organizado e compartilhado seus saberes 

ao longo das trajetórias de luta, reconquista e alianças pela preservação ambiental e cultural de 

seu povo.  

 
Considerações gerais em torno das aprendizagens indígenas 
 

Neste trecho apresentamos três exemplos que introduzem a complexidade dos processos 

educativos e da concepção de infância dos indígenas Guarani, Kayapó e Galibi-Marworno. Os 

textos abordam discussões e relatos focados nos modos de aprender desses três povos, 

apresentando saberes relativos à produção agrícola, formação da identidade indígena, saúde, 

bem estar e relações que se constituem e fortalecem entre os sujeitos das aldeias. A noção de 

infância se faz fundamental à discussão na medida em que os complexos processos educativos 

indígenas também dizem respeito à constituição de suas identidades, de seus corpos e de suas 

habilidades, o que acontece desde a gestação destas crianças (Tassinari, 2007, p. 15). 



 

 

 

 

 

 

274 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

A experiência educativa dos Guarani é centrada na oralidade: a palavra, a audição e a 

compreensão também estão etimologicamente ligadas ao “sentir” e/ou “tocar algum 

instrumento" (Melo, 2012, p. 125-126). Além disso, a sacralidade das palavras e a predominância 

do silêncio entre os Guarani revelam uma sensibilidade, uma abertura ao que acontece à sua 

volta: “a percepção é algo muito aguçado entre os mais velhos e são nesses momentos de 

silêncio, momentos de fumar o petynguá, que essa habilidade é passada para os mais jovens” 

(ibidem, p. 134). 

Num panorama geral, as etnografias com povos indígenas mostram a liberdade e 

autonomia das quais as crianças gozam, além da possibilidade de tomarem decisões que afetam 

não apenas suas vidas, mas também as dos pais, familiares e comunidade. Essa autonomia é 

muitas vezes interpretada (dentro do modelo educativo euro-ocidental) como ausência de 

autoridade, de pedagogias nativas ou de métodos de ensino e aprendizagem sistematizados. 

Contudo, para os Kayapó, por exemplo, “deixar as crianças observarem tudo é parte de uma 

pedagogia nativa”, o que vai além do que os adultos podem lhes transmitir, visto que elas se 

atentam ao dito e ao não dito, ao explícito e ao velado, ao entendido e ao subentendido 

(Tassinari, 2007, p. 15-16). 

As crianças Guarani, Kayapó e Galibi-Marworno têm suas habilidades de aprendizagem, 

decisão e mediação reconhecidas, o que diverge da postura dominante, que vê nelas uma espécie 

de recipiente onde depositamos conteúdo, ou como um indivíduo incompleto, que ainda está 

por vir a ser adulto (como se a fase adulta fosse o estágio máximo de racionalidade e, portanto, 

humanidade). 

Sobre a aproximação com os adultos, Antonella Tassinari (2015) aponta que as crianças 

indígenas desenvolvem habilidades nas atividades cotidianas, como nas roças e nas casas de 

farinha, para mais tarde se juntarem, de fato, às práticas. No artigo dedicado à aprendizagem e 

produção de corpos ativos, a autora destaca também as situações de observação e imitação das 

crianças, em que os adultos e crianças mais velhas se tornam “tutores de uma educação da 

atenção, com ênfase na atitude de mostrar” (Tassinari, 2015, p. 167). Essas habilidades são 



 

 

 

 

 

 

275 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

desenvolvidas, também, em contextos de interação com outras crianças; ainda sobre os Galibi-

Marworno nas casas de farinha, a autora afirma que é no âmbito dos grupos de crianças que 

estas aprendem importantes habilidades e conhecimentos: “remar, nadar, subir em árvores, 

andar sobre os troncos no campo alagado, aprendem sobre o ambiente da aldeia, a mata 

próxima, o rio, as espécies de plantas e animais, as redes de parentesco e a cosmologia” (ibidem, 

p. 66).  

Outra constante que as etnografias revelam é a aprendizagem de valores morais e éticos 

relacionada à produção de corpos saudáveis; essa produção acontece através de dietas, de 

práticas, técnicas e rituais corporais, e visam a preparação de corpos bonitos e aptos a aprender 

(ibidem, p.66). Dessa forma, a educação também está intimamente atrelada à saúde e ao bem 

estar dessas pessoas. Na aldeia Yvy’ã Poty, por exemplo, meninos e meninas, jovens e adultos, 

apreciam muito jogar futebol, treinam semanalmente, participam de campeonatos e 

acompanham os jogos transmitidos na televisão. Também são muito comuns as danças e as 

brincadeiras relacionadas às práticas ancestrais, como as lutas dos xondaro, corridas, a fabricação 

e prática de arco e flecha, rodas onde os mais velhos criam “obstáculos” para os jovens pularem 

e se esquivarem e tantas outras atividades que misturam a ancestralidade, a saúde, as 

brincadeiras, a estética, o esporte e o aprendizado entre jovens, adultos e crianças. 

Segundo Clarissa Melo (2012), na sociedade ocidental o corpo é disciplinado e moldado 

para ser um corpo dócil, domesticado, enquanto a educação Guarani é também reconhecida na 

dança, nos cantos, nas brincadeiras, na coletividade (Melo, 2012, p. 123-125). Já no texto “Sobre 

aqueles corpos que se distinguem” (2016), as autoras apresentam os processos educativos dos 

povos Guarani da seguinte forma: 

 
Os processos de ensino-aprendizagem entre essas populações privilegiam a observação; 
por isso, desde pequenas as crianças acompanham pais e irmãos mais velhos em todas 
as atividades cotidianas. Nesse processo de socialização, a criança aprende também a 
importância das redes de reciprocidade e parentesco (Jesus, Benites, 2016, p. 183) 

 



 

 

 

 

 

 

276 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

Com isso, os mencionados jogos de futebol são atividades muito importantes na Yvy’ã 

Poty, pois além da prática do esporte contribuir nos hábitos de saúde dos indivíduos, também 

gera uma socialização e fortalecimento de relações, não apenas entre os moradores da aldeia, 

mas entre as aldeias que organizam os times e competem entre si. Com isso, a educação perpassa 

todas as fases do desenvolvimento de suas identidades e cognição, de suas compreensões 

sociais, culturais e cosmológicas. 

Para os Guarani a relação entre educação, infância, estética e saúde também se estende 

à ligação com os deuses e com o território. A ligação com o sagrado se dá na medida em que “as 

crianças precisam ser convencidas a ficar neste mundo, ou seja, o investimento nas crianças é 

também uma forma de ‘capturá-las’ dos deuses” (Tassinari, 2007, p. 19); mas não só, a educação 

Guarani é uma educação para/no Nhande Rekó, está vinculada ao ambiente, ao estabelecimento 

da Tekoá, às condições do território que habitam e no qual circulam. Essas vivências são 

mediadas pelos karais e dadas no sentido da manutenção de seus saberes e do seu direito 

constitucional à diferença sociocultural. 

Com isso, destacamos o sentido “tradicional” da aprendizagem indígena: o aprendizado 

coletivo, atento às práticas e conhecimentos locais, sobre/no ambiente, na mediação com os 

semelhantes e com o outro, partindo do princípio da diversidade e das negociações entre 

mundos. No texto “Sobre aqueles corpos que se distinguem” (Jesus; Benites, 2016), as autoras 

apresentam os processos educativos dos povos Guarani da seguinte forma: 

 
Os processos de ensino-aprendizagem entre essas populações privilegiam a observação; 
por isso, desde pequenas as crianças acompanham pais e irmãos mais velhos em todas 
as atividades cotidianas. Nesse processo de socialização, a criança aprende também a 
importância das redes de reciprocidade e parentesco [apud Jesus, 2012]. Este estar 
junto, que Benites define como “sentir Junto”, é uma prática que está no centro dos 
processos de ensino-aprendizagem guarani e que, em última instância, poderia ser 
entendido como o objetivo maior da educação inclusiva (Jesus, Benites, 2016, p. 183) . 

 

 As autoras ainda destacam o privilégio que a pedagogia Guarani dá à experiência conjunta 

de formação integral da pessoa, que é norteada por contextos cosmológicos. Antonella Tassinari 

(2007), sobre o mesmo tema, afirma: 



 

 

 

 

 

 

277 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

 
A preocupação com a educação parece ser muito mais direcionada a preparar os corpos 
para a aprendizagem e a mostrar como se fazem certas coisas do que falar a respeito 
delas. Por isso, há muito pouco recurso à palavra, o que não deve ser confundido com 
um mero “aprender fazendo não-sistematizado”. Assim, encontramos listas enormes de 
alimentos que devem ser ingeridos em certas fases da vida ou em certas circunstâncias 
e alimentos proibidos para estes momentos. Essa parece ser a esfera na qual as crianças 
não têm liberdade de escolha, e se deixam levar pelas prescrições dos adultos. Também 
quando são submetidas a certas técnicas que provocam dor ou exigem esforço, 
costumam aceitá-las com resignação [...] (Tassinari, 2007, p. 17). 

  

Essa noção de educação indígena é observada e compartilhada nas experiências de 

observação participante nas Tekoás Yyrembé e Yvy’ã Poty, como a prática do barreamento da 

casa tradicional, o plantio dos roçados, a limpeza da clareira na mata e os times e campeonatos 

de futebol Guarani. Essas experiências, abordadas a partir do olhar etnográfico, evidenciam as 

lacunas da educação escolarizada, mas, mais do que isso, levantam os saberes produzidos e 

compartilhados nas aldeias, que primam pela formação da pessoa em integralidade e autonomia, 

baseados em sua cosmologia e contextos históricos, culturais, ambientais e sociais. 

 
Jeguatá: caminhando atentamente na etnofloresta Guarani 
 

Por não sermos indígenas, nem propondo que se alcance literalmente a perspectiva do 

interlocutor, a abordagem pela qual as aprendizagens indígenas foram interpretadas foi a da 

Educação da Atenção. A partir da proposta de Ingold (2020) - de educação da atenção enquanto 

aprendizagem na prática e em processos de engajamento no ambiente - e dos interlocutores 

Guarani em seus saberes localizados - de que nos sensibilizemos aos caminhos para que 

possamos, de fato, aprender - é que a comunicação com estes foi tida como uma troca de 

saberes, “isso porque a Educação é entendida não como um ‘inculcar’, mas um ‘libertar’, que 

abre caminhos de crescimento intelectual e descoberta sem resultados predeterminados ou 

pontos finais fixos; é dar atenção às coisas” (Ingold, 2020, p. 10).  

Assim, a atenção ao caminho foi tanto percebida nas vivências das crianças e dos 

interlocutores das aldeias, quanto na forma pela qual a observação participante foi praticada. As 



 

 

 

 

 

 

278 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

crianças se atentam ao ambiente, aos adultos, aos trabalhos exercidos nas aldeias, às 

interlocuções com os juruá; enquanto, como pesquisadores em campo, nos atentamos às 

crianças, às atividades dos adultos, às interações entre os grupos etários, aos sentidos atribuídos 

à escola indígena e à escola juruá/convencional, aos sentidos atribuídos ao ambiente, às 

brincadeiras, aos trabalhos, ao artesanato - tudo enquanto também refletimos nossos próprios 

sentidos aos mesmos contextos.  

Em suma, uma atenção ao caminhar dos interlocutores simultânea à atenção a nosso 

próprio caminhar, tendo em vista que “participar significa fazê-lo a partir de dentro da corrente 

de atividades através da qual a vida transcorre, concomitante e conjuntamente com as pessoas 

e coisas que capturam a atenção que se dispensa a elas” (Ingold; Kurttila, 2018, p. 407). Com isso 

temos uma correspondência entre o trabalho praticado ao longo da pesquisa e a aprendizagem 

que flui na constituição do ser Guarani em relação direta - e consciente - com o ambiente. 

 Noções de trabalho, de alegria, brincadeira, imitação e ancestralidade apareceram em 

diversos momentos, tanto nas leituras sobre os Guarani quanto no trabalho etnográfico, mas a 

caminhada - ou jeguatá - tomou uma dimensão ainda maior. Desde as bases conceituais, na 

revisão bibliográfica, o caminhar foi apresentado intrínseco aos estudos junto dos Guarani. 

Também na concepção da trajetória da pesquisa como uma caminhada atenta e sensível, até a 

observação participante, onde os termos “caminhar”, “caminhada”, “trilhas”, “caminhamos”, 

“meus ancestrais caminharam”, “nós caminhávamos muito”, “Nhanderu caminhou pela terra” 

tomaram longos trechos dos diários de campo. 

O diálogo e a troca junto dos interlocutores foram, por diversas vezes, realizados em 

situações de caminhada (como ao conhecer os novos locais ocupados pelas famílias ou andando 

pelas trilhas e roçados das aldeias), mas o movimento também foi percebido como uma abertura 

à aprendizagem, à percepção e à observação no/do ambiente. Além de Tim Ingold (2020) temos 

outros importantes autores (as) cujos trabalhos se voltam a apresentar o protagonismo do 

caminhar (tanto em sentido literal, quanto metafórico ou cosmológico, enquanto trajetória e 

mobilidade) na cosmologia e nos trabalhos Guarani. 



 

 

 

 

 

 

279 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

 
Jeguatá é um substantivo traduzido como caminhada. Costuma também ser 
referenciado como verbo (guata), conjugado em terceira pessoa, oguata. Segundo os 
Mbyá configura-se em um ensinamento que perpassa de geração em geração, que os 
mantém unidos, solidificando laços de parentesco. Esta mobilidade une não somente 
espaços territoriais, mas cosmológicos (Jesus, 2015, p. 29). 

 

Em sentido cosmológico, além de Nhanderu Tenondé ter criado o mundo através da 

própria caminhada, o movimento também faz parte de processos importantes, como a 

manutenção da vida, as escolhas cotidianas, a interpretação de sonhos, a comunicação com os 

ancestrais, a cura do luto, a retomada e reconhecimento de territórios: 

 
Quando acontece alguma coisa, morre criança no acampamento, tristeza vem e faz o 
coração pesado, teko axy [é uma existência imperfeita]. Então pega o petynguá 
[caximbo] e espera. Espera vir sonho, o karaí ou outro sonha, e no sonho chega conselho 
de Nhãnderú. Vai por aqui, por ali, jeguata porã, então o coração mais leve. Nhãnderú 
mostra o caminho e cada um anda diferente, pelo sonho vai sabendo o caminho por 
onde tem que passar. [...] No momento que tu caminha tu produz a vida, não tem 
caminho certo, vai andando para descobrir as coisas, entendendo onde deve ir (Pradella, 
2009, p. 105-106). 

 

Com isso, o caminhar se faz presente teoricamente, cosmologicamente e também 

metodologicamente. O jeguatá, descrito por um dos interlocutores como um “caminhar 

coletivo”, se tornou o movimento pelo qual nos atentamos às aprendizagens e pelo qual essas 

aprendizagens foram proporcionadas; é o movimento que proporciona e demanda atenção aos 

mundos interno e externo. Dessa forma, compreendendo que a aprendizagem se dá na relação 

com os interlocutores e através do jeguatá, precisamos compreender a que ambiente essa 

atenção é dispensada. 

A Etnofloresta é uma concepção própria, sem referências diretas em autores ou ciências 

específicas; tem sido pensada a partir de levantamentos bibliográficos nas áreas de Agroecologia, 

Educação do Campo, Etnodesenvolvimento, também alicerçada em noções da Etnohistória, da 

Antropologia e da Educação Ambiental. Assim, tem sido pensada como uma noção 

“indisciplinar”, tendo em vista que, além de não se encaixar em disciplinas fechadas em si 



 

 

 

 

 

 

280 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

mesmas, também é indissociável das problemáticas antropocêntricas que pousam sobre os 

territórios e sobre os povos que se reconhecem pertencentes a estes. 

Também importa que discutamos o entendimento de “floresta” para os Mbyá Guarani; 

ainda que nunca tenha chegado a uma resposta conceitual, fechada ou definitiva, há alguns 

pontos importantes para trabalharmos essa compreensão. Primeiramente, a terra nunca é 

apenas um espaço de produção econômica e sim o espaço onde a cultura Mbyá Guarani se 

constitui, não como plano de fundo, mas em interação constante e ativa com a vida Guarani. 

Relatos e etnografias apresentam extensas prescrições em relação à dinâmicas de plantio, de 

consumo alimentar, de segurança nas matas, hábitos de higiene, interações sociais, além de 

orientações específicas para gestantes, cônjuges de gestantes, indígenas na primeira infância, 

adolescentes em início da fase reprodutiva… Tudo isso porque esse povo se considera parte da 

natureza, considera que seu modo de viver interfere no ambiente tal qual o ambiente - com seus 

espíritos e agências - intervém na vida humana. 

Também ressaltamos, a partir da etnografia de Tempass (2012), que a tekoá Mbyá é 

composta por áreas de mata, roçado e pátio das casas e que estes espaços não são rigidamente 

limitados, cada área tem zonas de transição que se fundem e confundem, é um espaço “contínuo, 

fluido e tênue [...] onde tudo é caminho” (Tempass; 2012, p.143-144).  

Portanto, reconhecendo que 1) a natureza, a cultura, o ambiente e os humanos não 

ocupam lugares opostos do cosmo, 2) que cada ruptura no “emaranhado de coisas” (INGOLD, 

KURTTILLA; 2018) resulta no desequilíbrio de todo o processo vital do planeta e 3) que os saberes 

e relações dos Mbyá Guarani são entrelaçados aos sistemas vivos das florestas circundantes, 

chegamos à ideia de Etnofloresta Mbyá Guarani: um sistema vivo, que se renova e preserva em 

aliança ao Nhande Rekó Guarani. 

Algumas leituras apresentam essa relação entre os Guarani e o ambiente que ocupam 

como “floresta cultural” (Pereira et al, 2016), também podemos partir da noção de 

"emaranhados criativos” (Ingold, 2012), de “sistemas agroflorestais”, trabalhado por muitos 

autores da Agroecologia (Paiva et al, 2019), além de trabalhos que focam especificamente em 



 

 

 

 

 

 

281 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

roçados ou hortas Guarani. Contudo, para nós, a Etnofloresta é justamente a noção de 

pertencimento dos saberes, práticas, ancestralidades, aprendizagens, articulações e caminhadas 

a partir e junto do ambiente; é a não separação entre a vivência Guarani e preservação, 

conservação, responsabilidade socioambiental, Educação Ambiental, Educação da Atenção, é - 

mais do que um recorte - um olhar para o contexto, para a história, para o território, para os 

saberes e problemáticas que emergem do pertencimento dessas aldeias ao tempo presente e 

futuro. 

Reforçamos a premissa de que os povos indígenas não correspondem apenas aos 

aspectos tradicionais, mas de lutas e vivências contemporâneas e em função de futuros possíveis 

e perenes; consideramos que a tradicionalidade desses povos também pressupõe autonomia, 

mobilidade, processos cognitivos desenvolvidos a partir de movimentos e práticas de habitação 

e localidade. Essa noção aparece e se reafirma, principalmente, nas discussões em torno dos 

diferentes modos de viver de cada aldeia, nas formas pelas quais cada tekoá se apropria dos 

lugares em que circulam, das relações, do ambiente e dos pertencimentos. É a partir da 

situalidade, das especificidades do ambiente e dos sujeitos que temos diferentes constituições 

de comunidade, de relações, de produção agrícola, de produção dos corpos e das lutas, etc. 

 
As tekoás Mbyá Guarani e o movimento dos seres e coisas 
 

A noção de tekoá foi um ponto que alcançou outras dimensões de compreensão; ao longo 

do trabalho (tanto através da revisão bibliográfica, quanto a partir de uma atenção e reflexão 

mais profunda em torno dos diálogos e vivências junto dos interlocutores) as tekoás deixaram de 

ser compreendidas apenas como um lugar, um espaço onde a cultura Guarani se reproduz; a 

noção de tekoá passou a apresentar características dos próprios Guarani, como a ligação com o 

contexto ambiental onde são instaladas, a mobilidade de recursos e saberes e a fluidez dos 

indivíduos que a estruturam. O barro, as sementes crioulas, as mudas nativas, a ancestralidade e 

(em menor destaque, mas presentes nas vivências nas aldeias) os animais, todos são elementos 



 

 

 

 

 

 

282 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

constituintes da tekoá, envolvidas pela fluidez, que viajam junto dos Guarani sempre que uma 

mudança de região é necessária. 

Um dos aspectos pensados previamente e que se reafirmou ao longo do trabalho foi a 

escolha de trabalhar com duas tekoás em cidades diferentes. Ainda que o campo se tornasse 

menos acessível por conta da localização da Yvy’ã Poty, o intuito era verificar semelhanças e 

especificidades na retomada de território de cada uma delas, o que se tornou uma rica fonte de 

reflexões. Ainda que as lideranças se conheçam vagamente (por presença em eventos e visitantes 

em comum), cada uma luta por suas terras e constrói alianças de formas distintas; enquanto a 

aldeia do interior de Camaquã conseguiu demarcar seu espaço através de um processo específico 

de distribuição de terras para os Guarani do Rio Grande do Sul, a Tekoá Yyrembé se alia e articula 

de forma mais pessoal e localizada, a partir do contato com assistentes sociais, agentes de saúde, 

vizinhos, secretarias municipais, docentes e pesquisadores, que se organizam de forma a ajudar 

a Yyrembé em suas variadas demandas. Assim, o que se aponta aqui é a ideia de que cada tekoá 

busca seus próprios e mais adequados meios de praticar o nhande rekó Guarani. 

Outro destaque são os meios utilizados por cada tekoá para obter recursos - tendo em 

vista a insegurança alimentar que a instabilidade dos programas públicos acarreta; enquanto a 

Yyrembé foca seu tempo em produzir e vender seus artesanatos pela cidade de Rio Grande, a 

Yvy’ã Poty organiza visitas, acampamentos na aldeia e vivências culturais que promovem a 

doação de alimentos, calçados, roupas, cobertores, materiais de construção, além da venda de 

artesanato e arrecadação em dinheiro. Também, o espaço mais amplo de que a Yvy’ã Poty goza 

possibilita a realização de atividades diversas (trilhas, danças, jogos, construção e barreamento), 

o que torna as trocas entre os visitantes e os Guarani mais dinâmicas e atrativas, com a 

oportunidade de assistir e participar de diversas práticas tradicionais. Enquanto a Tekoá 

Yyrembé, por seu espaço ser menor e mais recente, recebe os visitantes promovendo atividades 

mais focadas e dialógicas: confecção de artesanato, conversas à fogueira, caminhadas pelo 

roçado e pela área que ocupa e trabalha para ajustar às suas demandas e possibilidades. 



 

 

 

 

 

 

283 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

Ainda assim, desde 2018, o Cacique da Tekoá Yyrembé e sua família se dedicam a 

construir o museu Guarani dentro da aldeia, dada a importância que dão à sua cultura, à proteção 

e manutenção de seus saberes e produções. O museu da Yyrembé reflete diversos aspectos 

importantes da tekoá, como a mobilidade e a articulação de luta: desde o último espaço que 

ocupou, o museu vem sendo construído e reconstruído, sempre ancorado na ancestralidade que 

se quer salvaguardar. No contexto anterior, o museu foi pensado junto de artistas visuais da 

FURG (a partir dos contatos e alianças apresentados anteriormente), que ajudaram o cacique a 

construir um domo geodésico; o domo foi coberto por lona preta (conseguida por outros amigos 

da universidade) para que ficasse escuro e se tornasse um observatório das constelações 

Guarani, enquanto artes e artesanatos eram expostos em prateleiras e mesas.  

Já com a mudança para a atual localidade (e com a impossibilidade de transportar o 

domo) o cacique designou uma das construções que já existiam para ser o novo Museu Yyrembé; 

até a conclusão da escrita, o museu ainda demandava algumas camadas de tinta, manutenção 

das janelas e construção de prateleiras e expositores, mas já tinha passado por algumas limpezas 

e suas paredes externas já estavam pintadas e desenhadas: um grande petynguá cercado por 

grafias Guarani, pintado com auxílio de amigos e das crianças, além de vários desenhos (de 

árvores, pindós, flores, pôr do sol, frutas, pássaros) que as crianças, os irmãos mais velhos, o 

cacique e sua esposa fizeram, finalizando as artes com os “carimbos” de suas mãos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

284 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

 

Figura I - Juliana Martello - pinturas do museu Yyrembé - 2022 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 Fonte: a autora 

 

Essas práticas nos apresentam a condição de adaptação aos fluxos, mas também a grande 

capacidade e disposição de se atentarem à mobilidade como aspecto constitutivo e de 

negociação entre mundos. 

 
Considerações e reflexões finais 
 

A Educação Ambiental, como ciência interdisciplinar engajada na discussão e combate à 

crise socioambiental e aliada aos povos originários e suas ancestralidades, abriu caminhos teóricos 

e metodológicos para a realização das discussões, se colocando como rede de relações promotora 

de processos de ensino e de aprendizagem. Com isso, a pesquisa com os Mbyá Guarani é a rede de 

relações que promove novos saberes. Enquanto isso, a interlocução entre os saberes Mbyá Guarani 

e a Educação Ambiental é um diálogo ainda mais complexo, com potencial para gerar novos 

conhecimentos, novos engajamentos e uma força ainda maior na luta para amenizar o impacto do 

Antropoceno no planeta e suas diversas formas de ser; ou, como aponta o vice cacique da Yvy’ã 

Poty: é muito importante a gente se comunicar com os visitantes, com as escolas, com as 



 

 

 

 

 

 

285 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

universidades... porque aí a gente aprende a cultura do outro mundo, do mundo que não é Guarani, 

e as pessoas aprendem sobre a cultura Guarani, sobre as medicinas, sobre a aldeia (2022). 

Assim, duas abordagens principais são apresentadas: a partir de uma perspectiva 

acadêmica temos as Epistemologias Ecológicas e, a partir do trabalho etnográfico (unido à revisão 

de literatura), as aprendizagens indígenas. Também, dentro da compreensão das aprendizagens 

indígenas e do trabalho de campo, a Educação da Atenção amparou os apontamentos e 

compreensões sobre potencialidades dessas aprendizagens e a atenção aos caminhos 

constitutivos da pesquisa. 

Considerando que a epistemologia que propomos sugere justamente que é o caminho e a 

atenção pela/na qual aprenderemos em campo - ainda que isso não signifique ausência de rigor 

científico da pesquisa desde o seu projeto - a Educação da Atenção difere justamente da ideia de 

definirmos objetivos específicos e aprendizados pré determinados a serem realizados e concluídos. 

Essa concepção de educação como processo de continuidade dos ciclos vitais é entrelaçada à 

concepção de lideranças Mbyá Guarani, que têm seus fluxos de negociações como uma 

continuidade do Nhande Rekó. E partindo da premissa que o conhecimento tradicional das 

populações locais é um processo que está continuamente ocorrendo (Ingold, Kurttila, 2018, p. 178), 

os Mbyá Guarani não colocam em prática um conhecimento sobre o qual já foram ensinados, mas 

sim seguem um modo de vida em que negociam um caminho através/a partir do próprio caminhar; 

esse caminhar não é apenas biológico ou cultural, e sim um movimento que parte da pessoa 

Guarani, que emerge da própria história e do próprio envolvimento com/no ambiente. 

A escola, de fato, tem papel indispensável na discussão, mas não como central, e sim 

como um dos possíveis elementos que compõem as mais diversas dimensões do processo de 

aprender e apreender. A noção que se posicionou no centro das discussões - quase como um 

movimento autônomo, mas regido pela sensibilidade à literatura e ao campo - foi o jeguatá: a 

caminhada apresentada tanto pelos autores quanto pelos interlocutores como um meio de 

aprender, de se atentar, de se sensibilizar e trocar com o outro. 



 

 

 

 

 

 

286 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

As brincadeiras, assim como a noção de produção, arte e trabalho, também tomaram uma 

dimensão importante dentro da noção de aprendizagem. As relações entre trabalho e vida 

cotidiana e a forma como as crianças entendem o trabalho como um dos aspectos da vida, do ser 

Guarani, levantam debates importantes sobre as infâncias indígenas e não-indígenas. A Educação 

Ambiental perpassou todas as camadas e etapas da pesquisa, ainda assim, essa relação não 

estava objetivamente exposta, e sim entremeando os diálogos, as experiências, as vivências dos 

interlocutores, as brincadeiras, o trabalho, a arte, o artesanato etc. 

Com isso, o objetivo de refletir a Educação Ambiental a partir/nas aldeias, no intuito de 

apresentar a interlocução com os Mbyá Guarani como uma potencialidade de engajamento acadêmico 

se verificou na própria discussão teórica, unindo os conceitos às experiências de campo: “Se a perigosa 

situação do planeta Terra hoje vem em decorrência de pessoas consideradas civilizadas, é preciso 

aprender, dentre tantas outras coisas, sobre a autonomia e a soberania alimentar com os Guarani 

Mbyá” (Guarani, 2020). Já o conceito de etnofloresta acabou por demandar um maior aprofundamento 

dos estudos ambientais em contextos etnográficos; isso porque o termo não é encontrado solidamente 

em teoria e/ou conceitualização, mas como uma noção já praticada, vivenciada em experiências do 

campo Agroecológico, de Extensão e Desenvolvimento Rural, etc.  

Alguns desafios foram inevitáveis nesta caminhada. Ou melhor, o principal desafio foi o 

de praticar profundamente a sensibilidade à caminhada e aos diversos aspectos e reflexões que 

surgiam no andamento do trabalho. Ainda que, teoricamente, reconheçamos a vastidão do 

trabalho etnográfico junto de povos indígenas, é desafiador aceitar a falta de controle sobre o 

ambiente, sobre o tempo e o clima, sobre as respostas de nossos corpos quando saímos da frente 

das telas e textos e nos lançamos no caminhar junto do outro. As caminhadas dos interlocutores, 

da pesquisa e da pesquisadora, brincar com o barro da Yyrembé, aprender a técnica de colorir a 

cerâmica após o cozimento, moldar diferentes formas com o barro junto das crianças da aldeia, 

a diversão de barrear a casa de reza e de plantar as sementes ancestrais, praticar o artesanato, 

assim como o profundo momento meditativo de ser abençoada com a fumaça sagrada de 

Nhanderu antes do plantio no roçado - todos esses momentos compuseram uma Educação 



 

 

 

 

 

 

287 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

Ambiental profunda, local, aplicada, enraizada. Nenhuma dessas atividades foi isolada da 

cosmologia, do ambiente, da ancestralidade, da educação, da articulação com o Outro em prol 

de um futuro possível e perene. 

Essas possibilidades apontam, portanto, para a inclusão dos saberes dos povos 

originários, para pensarmos a educação junto às ações e discussões que considerem as 

localidades e especificidades desses povos. Assim a pergunta em torno do que podemos 

aprender um com o outro para pensarmos a educação ambiental, passa por alianças às 

demandas, às percepções socioambientais desses povos, no compromisso de aprendermos 

juntos, não só da humanidade, mas do planeta como um sistema. 

 
Referências 
 
BATESON, Gregory. Steps to an ecology of mind: Collected essays in anthropology, psychiatry, 
evolution, and epistemology. University of Chicago press, 2000. 
 
GUARANI, Jerá. Tornar-se selvagem. PISEAGRAMA, Belo Horizonte, no. 14, pgs 12-19, 2020. 
Disponível em: https://piseagrama.org/tornase-se-selvagem/  
 
HARAWAY, Donna. Antropoceno, Capitaloceno, Plantationceno, Chthuluceno: fazendo 
parentes. ClimaCom Cultura Científica - pesquisa, jornalismo e arte Ι Ano 3 - nº. 5. Abril de 
2016. ISSN 2359-4705 
 
INGOLD, Tim. Trazendo as coisas de volta à vida: emaranhados criativos num mundo de 
materiais. Horizontes antropológicos, v. 18, p. 25-44, 2012 
 
INGOLD, Tim; KURTTILA, Terhi. Percebendo o ambiente na Lapônia finlandesa. Campos-Revista 
de Antropologia, v. 19, n. 1, p. 169-182, 2018. 
 
INGOLD, Tim. Antropologia e/como educação. Petrópolis: Vozes, 2020. 124 p. ISBN 9788532664556. 
 
JESUS, Suzana Cavalheiro de. Pessoas na medida: processos de circulação de saberes sobre o 
nhande reko Guarani na região das Missões. Orientador: Antonella Maria Imperatriz Tassinari. 
2015. Tese (Doutorado em Antropologia Social) - Universidade Federal de Santa Catarina, 
Florianópolis/SC, 2015. 
 
JESUS, Suzana Cavalheiro de; BENITES, Sandra. Sobre aqueles corpos que se distinguem. In: 

https://piseagrama.org/tornase-se-selvagem/


 

 

 

 

 

 

288 
Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental 

Programa de Pós-Graduação em Educação Ambiental - FURG 
v. 42, n. 3, p. 267-288, set./dez. 2025. E-ISSN: 1517-1256  

 
 

SILVEIRA, Nádia Heusi; MELO, Clarissa Rocha de; JESUS, Suzana Cavalheiro de (orgs). Diálogos 
com os Guarani: Articulando compreensões antropológicas e indígenas. Florianópolos/SC: 
Editora UFSC, 2016. cap. 3, p. 169-188. ISBN 978-85-328-0761-8. 
 
MELO, Clarissa Rocha de. Uma escuta do mundo: processos de ensinar e aprender entre os 
Guarani. in: TASSINARI, Antonella Maria Imperatriz; GRANDO, Beleni Saléte; DOS SANTOS 
ALBUQUERQUE, Marcos Alexandre (Orgs.). Educação indígena: reflexões sobre noções nativas 
de infância, aprendizagem e escolarização. Florianópolis: Editorial da UFSC, p. 117-140, 2012. 
 
PAIVA, Raquel Lucena; SILVA, Marcelo de Oliveira (Werá Djekupe); PEREIRA, Nelson Barcelos. 
Agricultura Guarani, agrofloresta e territorialidade, ES. p. 275-290 in: EIDT, Jane Simoni; UDRY, 
Consolacion (ed.). Sistemas agrícolas tradicionais no Brasil. Brasília/DF: EMBRAPA, 2019. v. 3. 
ISBN 978-85-7035-893-6. 
 
PEREIRA, Giovana de Souza; CAMPOS, Juliano Bitencourt; SANTOS, Marcos Pereira; ZOCCHE, Jairo 
José; NOELLI, Francisco Silva. Ecologia Histórica Guarani: as plantas utilizadas no bioma mata atlântica 
do litoral sul de Santa Catarina, Brasil (parte 1). Cadernos do LEPAARQ, Vol. XIII, n°26, 2016. 
 
PRADELLA, Luiz Gustavo Souza. Jeguatá: o caminhar entre os guarani. Espaço Ameríndio, v. 3, n. 
2, p. 99-120, 2009. 
 
STEIL, Carlos Alberto; CARVALHO, Isabel Cristina de Moura. Epistemologias ecológicas: 
delimitando um conceito. Mana, v. 20, n. 1, p. 163-183, 2014. 
 
TASSINARI, Antonella. Concepções indígenas de infância no Brasil. Tellus, Campo Grande - MS, 
ano 7, n. 13, p. 11-25, out. 2007. 
 
TASSINARI, Antonella. Produzindo corpos ativos: a aprendizagem de crianças indígenas e 
agricultoras através da participação nas atividades produtivas familiares. Horizontes 
Antropológicos, v. 21, p. 141-172, 2015 
 
TEMPASS, Mártin César. A doce cosmologia Mbyá-Guarani: uma etnografia de saberes e 
sabores. Editora Appris, 2012. 
 
TEMPASS, Mártin César; SILVA, Sergio Baptista da. Mobilidade, território e fronteiras 
nacionais. In: XXVII Congreso de la Asociación Latinoamericana de Sociología. VIII Jornadas de 
Sociología de la Universidad de Buenos Aires. Asociación Latinoamericana de Sociología, 2009. 

Submetido em: 07-02-2024.  
Publicado em: 19-12-2025. 


