
Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
352 

Práticas festivas e turísticas na Comunidade Quilombola Dona 
Juscelina Tocantins, Brasil 

 
Festive and tourist practices in the Quilombola Community Dona 

Juscelina Tocantins, Brazil 
 

Stephanni Gabriella Silva Sudré* 
Silvio José de Lima Figueiredo** 

 

Resumo: As festas quilombolas configuram-se como práticas sociais fundamentais 

para a preservação da memória coletiva e para a atualização dos saberes-fazeres 

ancestrais, constituindo-se em experiências simbólicas que mobilizam valores, afetos, 

cosmologias e estratégias de resistência. No contexto da Comunidade Quilombola 

Dona Juscelina, no norte do Tocantins, essas festas transcendem a função 

meramente celebrativa para se tornar dispositivos de agência social e mediação 

política, articulando modos de ser, agir e existir que desafiam as lógicas do turismo 

hegemônico. Neste estudo, analisam-se as práticas culturais-ancestrais associadas às 

festas quilombolas e seus desdobramentos no campo turístico, à luz da Teoria dos 

Campos de Pierre Bourdieu, mobilizando os conceitos de habitus, campo e capital.  A 

pesquisa adota abordagem qualitativa e interdisciplinar, com base em entrevistas 

adaptadas da história oral com três Griôs e três membros da Associação da 

Comunidade, buscando compreender os sentidos atribuídos às festas e suas 

implicações na reconfiguração do turismo. Os resultados demonstram que as festas 

são expressões de um habitus festivo-turístico próprio, forjado a partir da 

circularidade de ritos, da sincronicidade comunitária e da diacronia da memória 

ancestral. Elas não apenas ativam a memória coletiva e promovem a sociabilidade, 

mas também inserem a comunidade em disputas simbólicas dentro do campo 

turístico, ressignificando sua inserção em processos econômicos e culturais mais 

                                                 
* Professora-Pesquisadora do Curso de Tecnologia em Gestão de Turismo da Universidade Federal do 
Norte do Tocantins. Doutora em Ciências: Desenvolvimento Socioambiental pela Universidade Federal 
do Pará através do Núcleo de Altos Estudos Amazônicos (2024). Possui mestrado em Ciências 
Ambientais pela Universidade do Estado de Mato Grosso (2012). Especialização em Gestão de Turismo 
em Áreas Naturais (2009). Graduação em Bacharelado em Turismo pela Universidade do Estado de 
Mato Grosso (2006). 
** Professor Titular da Universidade Federal do Pará. Graduação em Administração pela Universidade 
da Amazônia, Graduação em Turismo pela UFPA, Mestrado em Planejamento do Desenvolvimento 
pela UFPA e Doutorado em Ciências da Comunicação pela Universidade de São Paulo. Pós-doutorado 
em Sociologia na Université Rene Descartes (Université Paris Cité). Consultor do Ministério da 
Educação, Professor/pesquisador do Programa de Pós-Graduação em Desenvolvimento Sustentável do 
Trópico Úmido, e do Programa de Pós-Graduação em Gestão Pública, no Núcleo de Altos Estudos 
Amazônicos – UFPA. Coordena o laboratório de pesquisa Turismo, Cultura e Meio Ambiente – 
LABCULTUR. Atualmente é pesquisador do Centro de Línguas, Literaturas e Culturas da Universidade 
de Aveiro - CLLC. 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
353 

amplos. O turismo, nesse contexto, é compreendido como campo social em disputa, 

no qual se confrontam diferentes agentes, capitais e interesses, que ao se apropriar 

das festas como forma de mediação, a comunidade reconfigura as relações entre 

território, identidade e economia simbólica, posicionando-se de forma ativa frente 

aos desafios da autodeterminação, da justiça social e do reconhecimento cultural. As 

festas tornam-se, assim, plataformas de reivindicação política da autonomia 

comunitária e da reinvenção de vínculos como o sagrado, o território e a 

ancestralidade. A presença dos turistas e visitantes, mediada por relações de 

hospitalidade e afetividade, desestabiliza os padrões tradicionais de consumo 

turístico e provoca deslocamentos epistêmicos, gerando nas visitas experiências de 

alteridade e autoconhecimento. Ao invés de mercadoria, o turismo passa a ser 

vivenciado como prática social, enraizada nas cosmopolíticas quilombolas e ancorada 

na ética do cuidado, da partilha e da reciprocidade. Conclui-se que as festas da 

comunidade, enquanto estruturas de significação e de sociabilidade, abrem caminho 

para um turismo contra-hegemônico, que valoriza a diversidade ontológica e 

epistemológica dos povos quilombolas. Ao evidenciar a potência das festas como 

práticas de mundo, este estudo contribui para a construção de uma crítica ao turismo 

convencional e propõe novos marcos interpretativos orientados pela ancestralidade, 

pela memória e pela territorialidade.   

Palavras-chave: Turismo. Quilombola. Amazônia. 

 

Abstract: Quilombola festivals are fundamental social practices for preserving 

collective memory and updating ancestral know-how. They are symbolic experiences 

that mobilize values, affections, cosmologies and resistance strategies. In the context 

of the Dona Juscelina Quilombola Community, in the north of Tocantins, these 

festivals transcend the merely celebratory function to become devices of social agency 

and political mediation, articulating ways of being, acting and existing that challenge 

the logics of hegemonic tourism. This study analyzes the cultural-ancestral practices 

associated with quilombola festivals and their developments in the tourism field, in 

the light of Pierre Bourdieu's Field Theory, mobilizing the concepts of habitus, field 

and capital.  The research adopts a qualitative and interdisciplinary approach, based 

on interviews adapted from oral history with three Griôs and three members of the 

Community Association, seeking to understand the meanings attributed to the 

festivals and their implications for the reconfiguration of tourism. The results show 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
354 

that the festivals are expressions of a festive-tourist habitus of their own, forged from 

the circularity of rites, community synchronicity and the diachrony of ancestral 

memory. They not only activate collective memory and promote sociability, but also 

insert the community into symbolic disputes within the tourism field, re-signifying its 

insertion into broader economic and cultural processes. Tourism, in this context, is 

understood as a social field in dispute, in which different agents, capitals and 

interests clash. By appropriating the festivals as a form of mediation, the community 

reconfigures the relationships between territory, identity and the symbolic economy, 

positioning itself actively in the face of the challenges of self-determination, social 

justice and cultural recognition. The festivals thus become platforms for political 

vindication of community autonomy and the reinvention of bonds such as the sacred, 

territory and ancestry. The presence of tourists and visitors, mediated by 

relationships of hospitality and affection, destabilizes traditional patterns of tourist 

consumption and causes epistemic shifts, generating experiences of otherness and 

self-knowledge in visitors. Instead of being a commodity, tourism is now experienced 

as a social practice, rooted in quilombola cosmopolitics and anchored in the ethics of 

care, sharing and reciprocity. The conclusion is that the community's festivals, as 

structures of meaning and sociability, open the way for a counter-hegemonic tourism 

that values the ontological and epistemological diversity of the quilombola peoples. 

By highlighting the power of festivals as practices of the world, this study contributes 

to the construction of a critique of conventional tourism and proposes new 

interpretative frameworks guided by ancestry, memory and territoriality. 

keyword: Tourism. Quilombola. Amazon. 

 

Introdução 

 

A Comunidade Quilombola Dona Juscelina, situada no norte do estado do 

Tocantins, se consolidou como território étnico autônomo desde 2007, fundado na 

autodeterminação e na reafirmação de sua identidade coletiva. A institucionalização 

do reconhecimento territorial foi resultado de um processo multifatorial, no qual as 

práticas festivas exerceram importante papel como mecanismo de coesão social, 

ressignificação simbólica e afirmação política. Nesse contexto, as festas 

configuraram-se como como dispositivos estratégicos de visibilidade das 

reivindicações territoriais e de mobilização dos valores ancestrais, promovendo 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
355 

dinâmicas sociais assentadas na identidade quilombola, na interlocução com as 

políticas públicas e em novas práticas sociais, como o turismo das origens.  

Este estudo tem como objeto de análise as festas quilombolas e suas interações 

com a prática turística, partindo do pressuposto de que as festas operam como 

expressões culturalmente densas, em que se entrelaçam o sagrado e o profano, a 

religiosidade e a secularidade, o cotidiano e o extraordinário. A investigação busca 

compreender a tessitura das relações entre as práticas festivo-turísticas e os 

principais agentes sociais envolvidos, com especial atenção à mediação simbólica 

dessas práticas no campo ampliado das relações sociais e políticas.  

A interseção entre os campos da festa e do turismo revela a necessidade de 

uma abordagem que integre múltiplas dimensões - sociais, culturais, políticas, 

estéticas e comunicacionais - articuladas pela experiência comunitária e pela agência 

coletiva em contextos de disputa territorial e reconhecimento identitário. A partir 

dessa perspectiva, o turismo é problematizado não apenas como atividade econômica 

ou prática institucionalizada, mas como campo relacional que incorpora estruturas de 

poder, narrativas de pertencimento, cosmologias locais, regimes de convívio social e 

até mesmo estratégia de resistência.  

 Criticando as perspectivas hegemônicas do turismo centradas em métricas 

econômicas e lógicas de mercado, a pesquisa defende um reposicionamento 

epistêmico que privilegie as práticas sociais territorializadas e os saberes situados das 

comunidades quilombolas da Amazônia. Sustenta-se, assim, a ampliação do conceito 

de turismo para além de sua dimensão instrumental, considerando suas expressões 

simbólicas, subjetivas e afetivas, tal como experiênciadas e recriadas nas festas 

quilombolas. Essa abordagem propõe uma leitura contra-hegemônica que valoriza a 

cosmovisão afro-brasileira, a diversidade de modos de vida e o protagonismo 

comunitário, articulando a hospitalidade como prática política e epistemológica. E 

sustenta-se na importância de considerar a integralidade da sociedade, diversidades 

de existências e pluralidade de visões de mundo e privilegia a hospitalidade 

comunitária e sua capacidade de interações e percepções entre disciplinas, áreas de 

conhecimentos, campo e agentes. 

As festas quilombolas constituem o ápice do entrelaçamento entre cotidiano e 

exceção, configurando-se como momentos de intensificação das expressões culturais 

e de celebração coletiva da ancestralidade. Elas agregam variadas formas de 

expressão - debates, apresentações, conversas, vivências, danças, músicas, 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
356 

performances e rituais - e são marcadas pela presença dos Griôs1, guardiões dos 

saberes tradicionais, cuja atuação reforça a continuidade intergeracional dos 

conhecimentos e práticas culturais. A presença turística, por sua vez, é entendida a 

partir das interações interculturais, das cosmopolíticas emergentes e da construção 

de sentidos compartilhados, em que a comunidade se projeta como sujeito político e 

reinterpreta suas relações com o mundo. E através da memória, da resistência e da 

ancestralidade, reafirma o que é a comunidade e o que ela quer falar sobre si, com o 

jeito próprio de existir, resistir e apresentar-se ao mundo, protagonizando no 

território, ajustando os laços sociais e compartilhando os interesses individuais e 

coletivos.  

À luz dessas premissas, a pesquisa objetiva identificar e interpretar as práticas 

culturais e ancestrais mobilizadas nas festas quilombolas, compreendendo como 

estas engendram novas formas de experiências turísticas enraizadas em contextos 

socioterritoriais específicos. Interroga-se, assim, quais elementos e práticas sociais 

emergem nas festas quilombolas que contribuem para uma compreensão múltipla e 

situada do turismo, superando seus paradigmas dominantes e propondo uma 

cosmologia de saberes para o turismo. A análise se debruça sobre as práticas festivas-

turísticas na Comunidade Quilombola Dona Juscelina, com especial atenção às 

estratégias de visitação, mediação simbólica e negociação com o turismo 

Metodologicamente, a pesquisa adota uma abordagem qualitativa e 

interdisciplinar de cunho crítico-interpretativo, ancorada em paradigma 

construtivista e em uma epistemologia situada e decolonial, partindo da premissa de 

que os saberes locais da comunidade Dona Juscelina não apenas informam a 

realidade, mas constituem formas legítimas e autônomas de produção de 

conhecimento (SANTOS, 2006; RIBEIRO, 2019).  

O desenho metodológico articula diferentes técnicas de produção de dados, 

incluindo observação (ALVES-MAZZOTTI; GEWANDSZNAJDER, 1998) e pela 

entrevista adaptada da História Oral (POLLACK, 1992, HALBWACHS, 2013; 

FIGUEIREDO; OLIVEIRA, 2019), visando captar as diversas camadas de significação 

atribuídas às festas e suas interfaces com o turismo. A adaptação a história oral foi 

escolhida por permitir que os Griôs e os demais sujeitos comunitários expressassem 

suas narrativas com base na temporalidade não-linear da memória ancestral, em 
                                                 

1 Griô são os mestres dos saberes-fazeres de uma comunidade, considerado símbolo dos 
conhecimentos tradicionais brasileiros garantidos pela Lei nº 1.176, de 2011. Esse termo é utilizado 
amplamente na Comunidade Quilombola Dona Juscelina.  



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
357 

contraste com métodos que tendem a padronizar os relatos em formatos ocidentais 

de cronologia (POLLACK, 1992; HALBWACHS, 2013).  

A coleta de dados envolveu a participação em festas ou eventos seguindo 

critérios de densidade simbólica e centralidade política na comunidade, com 

destaque para o Festejo da Abolição. Os interlocutores, por sua vez, foram 

identificados a partir de sua atuação reconhecida nas práticas, conforme indicado 

pela própria Associação Quilombola Dona Juscelina nos seguintes momentos: Fórum 

da Consciência Negra (novembro de 2022 e 2023), Encontro de Vivências dos Griôs 

(abril de 2023) e o Festejo da Abolição (maio de 2022, 2023 e 2024). 

Adicionalmente, foram realizadas entrevistas em profundidade com Griôs e três 

membros da Associação Quilombola Dona Juscelina (dezembro de 2023), cujos 

relatos constituem material essencial para a análise hermenêutica das práticas.  

A posição do pesquisador foi mediada pela figura dos Griôs, que atuaram como 

anfitriões e intermediadores da inserção etnográfica. A postura adotada foi de escuta 

ativa e partilha horizontal, reconhecendo os limites éticos e políticos da 

representação de saberes quilombolas.  

O aporte teórico do estudo combina contribuições fundamentais para o 

entendimento das categorias de ancestralidade, festa e turismo, com ênfase nas 

práticas sociais (BOURDIEU, 1980, 1989), na construção das identidades coletivas 

(HALL, 2006), na relação com território (TUAN, 1983) e na dimensão 

epistemopolítica do protagonismo quilombola (LEITE, 2000; MUNANGA, 2002; 

O’DWYER, 2005; LOPES, 2019). Para a compreensão das festas são mobilizados 

autores clássicos que tratam da religiosidade (DURKHEIM, 1989), da performance 

cultural (BAUMAN, 1992) e do fortalecimento das relações rituais e simbólicas (VAN 

GENNEP, 1978; TURNER, 1995). 

A partir da noção bourdieusiana de campo (BOURDIEU, 1983), as práticas 

festivo-turísticas são operacionalizadas como unidade de disputas simbólicas que se 

expressam nas estratégias performativas e nas formas de legitimação dos agentes 

envolvidos. A observação, nesse sentido, buscou mapear as posições ocupadas pelos 

sujeitos no interior desse campo em transformação. A pesquisa, portanto, atua como 

exercício analítico e político de restituição da centralidade das festas quilombolas 

enquanto formas complexas de agência cultural, mediação simbólica e produção 

territorial, ressignificando o turismo como campo em disputa e como possibilidade de 

afirmação de outros modos de existência.  



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
358 

Os dados foram tratados por meio de análise temática (MINAYO, 2013), a 

partir de categorias emergentes dos relatos orais e observações, como: elementos 

simbólicos, rituais e interações sociais, que proporcionam uma experiência turística. 

Essa escolha se justifica pela natureza densa e simbólica dos relatos e práticas 

analisadas. A triangulação metodológica se deu entre: (i) registros etnográficos das 

festas, (ii) entrevistas adaptadas a história oral, com Griôs e lideranças comunitárias, 

e (iii) observação, permitindo uma leitura integrada entre prática, discursos e 

estruturas.  

A investigação integra o laboratório de pesquisa Turismo, Cultura e Meio 

Ambiente (Labcultur) e dialoga com os aportes das pesquisas no âmbito do Curso de 

Turismo da Universidade Federal do Norte do Tocantins, ampliando as conexões 

analíticas e empíricas com outros contextos amazônicos.  

 

Festa no quilombo 

 

Compreender o ambiente no qual o turismo se entrelaça às festas da 

Comunidade Quilombola Dona Juscelina exige ultrapassar leituras ligeiras sobre os 

dois fenômenos.  As festas quilombolas não são apenas expressões culturais e 

religiosas - embora sejam em grau elevado - mas constituem instâncias de 

condensação simbólica, articulando memória, territorialidade, política e 

espiritualidade de forma indissociável. Elas operam dispositivos performativos 

(BAUMAN, 1992), espaços ritualizados de resistência e criação estética, nos quais a 

dimensão simbólica não se dissocia da materialidade da luta (MOURA 2012). Ao 

ativarem um repertório de signos e rituais (VAN GENNEP, 1978; TURNER, 1995; 

CASTILHO, 2006), essas festas se revelam como arenas privilegiadas de inscrição da 

cosmovisão quilombola, e de atualização contínua de suas gramáticas ancestrais. 

Baseadas na confluência dos saberes, envolvendo cosmovisão ancestral em direção 

uma contra-colonialidade, dentro do que Nego Bispo (SANTOS, 2015) observa sobre 

as interações quilombolas.  

Em um entendimento clássico, as festas se tornam dinâmicas sociais 

comunitárias de “força vital coletiva” (DURKHEIM, 1989), capazes de engendrar 

estados de comunhão e efervescência que reconfiguram os vínculos entre os 

participantes. Nas palavras de Durkheim (1989), mesmo as festas seculares carregam 

uma energia quase litúrgica, pois promovem a suspensão momentânea das rotinas 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
359 

cotidianas, instaurando uma atmosfera de intensidade afetiva e sensorial. Gritos, 

danças, cânticos, gestos exuberantes e o consumo de estimulantes compõem esse 

cenário de transgressão simbólica, no qual os limites entre o sagrado e o profano se 

flexibilizam, dando lugar a uma fusão coletiva dos sujeitos em um corpo social 

ampliado.  

O rito se converte em uma forma de intermediação entre estados de 

consciências e inconsciência (DURKHEIM, 2010), entre a memória coletiva e os 

delírios possíveis da comunidade. Há, portanto, uma dimensão profundamente 

pedagógica e política na festa: ela cria espaços-tempos paralelos, em que os sentidos 

da vida comunitária são reavaliados, atualizados e disputados (CAILLOIS, 1988; 

GIRARD, 1990; AMARAL, 1998). Na comunidade, festejar é mais que celebrar: seria 

instaurar uma ontologia própria, que tensiona e desloca os regimes coloniais do 

tempo, do corpo e da razão. 

Trata-se também de um ambiente onde códigos sociais são temporariamente 

suspensos, ressignificados ou reafirmados. A festa, enquanto performance social, 

catalisa tensões latentes, redimensiona os dilemas comunitários e opera como ensaio 

dramatúrgico da coletividade (TURNER, 1974). Como sugere Guarinello (2001), ela é 

simultaneamente meio e fim, um processo auto-organizado cujo objetivo primeiro é a 

própria ativação do vínculo social. Os participantes tornam-se coautores de uma 

narrativa simbólica encenada, na qual se dá a ver - e se dá a ver ao outro - um 

pertencimento que não é meramente descritivo, mas construtivo (GOFFMAN, 1985).  

A festa na Amazônia se apresenta com tais características, embora tenha se 

construído totalmente na margem entre estrutura e comunidade (TURNER, 1974), 

desde as tentativas de controle colonial da igreja católica, às posições sincréticas das 

práticas católicas, afrobrasileiras e indígenas posicionada nas margens, liminares e 

disputas de poder. Em diversos casos, flertam com a prática turística (FIGUEIREDO, 

1999, 2000, 2009), tendo como elemento de distinção as formas políticas e 

autonômicas das comunidades que as produzem. 

No universo quilombola em questão, a festa condensaria uma epistemologia da 

coletividade. Ela expressa uma “consciência coletiva” moldada pela complexidade 

interna da comunidade e impulsionada por uma força normativa e criativa que 

redefine condutas, atualiza pactos e reinventa pertencimentos. Essa força está 

profundamente enraizada na ideia de ancestralidade, mobilizando um ciclo 

intergeracional de saberes que entrelaça passado e futuro por meio de práticas 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
360 

pedagógicas da oralidade e da vivência cotidiana (TOLEDO; BARRERA-BASSOLS, 

2009). Nesse fluxo, os diálogos entre avós, pais, filhos e netos não apenas transmitem 

conhecimento - eles forjam o tecido ontológico da comunidade, em íntima articulação 

com a natureza e o território.  

Portanto, festejar, nos múltiplos verbos que a língua consagra - celebrar, 

comemorar, festejar, festar, brincar, solenizar, memorar - é também um gesto de 

afirmação epistêmica. A festa na Comunidade Dona Juscelina funciona como um 

locus de elaboração e exaltação da sabedoria coletiva, conservando, atualizando e 

transmitindo um saber ancestral que é simultaneamente político, existencial e 

tecnológico. Ao mesmo tempo em que reafirma valores e normas, ela se abre à 

invenção, à experimentação e à incorporação de novas práticas, operando uma 

reelaboração cultural (SUDRÉ, 2024). Como uma escola (PESSOA, 2008), a festa na 

comunidade não apenas educa; ela transforma - e ao transformar, sobrevive.  

 

Festejos e as práticas de resistência 

 

As práticas festivas da Comunidade Quilombola Dona Juscelina configuram-se 

como dispositivos fundamentais de afirmação identitária, atualização da memória 

coletiva e elaboração da política de resistência. Elas não apenas compõem o 

repertório cultural da comunidade, mas se constituem como eixos estruturantes de 

sua própria institucionalização enquanto território quilombola. A centralidade dessas 

festas ultrapassa a dimensão da celebração episódica; elas possuem uma 

temporalidade própria, vinculada à ancestralidade e à perpetuação de saberes-fazeres 

que operam tanto na dimensão simbólica quanto material da vida coletiva (SUDRÉ, 

2024).  

 A emergência das festas antecede a própria fundação formal da Comunidade 

Quilombola Dona Juscelina, reconhecida oficialmente pela Fundação Palmares em 

2007. Sua origem remonta às práticas festivas conduzidas pela Griô Dona Juscelina - 

figura matriarcal, Griô e catalisadora das tradições - cuja trajetória teve início em 

Nova Iorque (MA), e acompanhou a migração desses grupos ao território do atual 

estado do Tocantins. Desde a infância, participava de rezas, ladainhas e festas 

católicas de matriz popular, com forte entrelaçamento à resistência negra, o que 

ocorreu até sua morte. Um marco nesse processo é o Festejo de 13 de maio, 

rememorativo da ‘Abolição’ da Escravatura, transmitido oralmente e ritualizado por 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
361 

seu tio Claro Preto do Saco. Essa prática foi transladada e ressignificada em solo 

tocantinense, onde a ancestralidade ganhou novos contornos e a fé compartida 

assegurou a persistência dos rituais.  

Ao se estabelecer no Tocantins em 1963, Dona Juscelina introduziu práticas 

festivas recebidas de seus antepassados cativos (escravizados), formando atualmente 

um Calendário Festivo (Quadro 1).    

 

Quadro 1: Calendário festivo da Comunidade Dona Juscelina/TO 

Quilombo folia Fevereiro 

Encontro das Mulheres Plantas Medicinais Março 

Encontro de Vivências do Conselho de Griôs com a 
Juventude 

Abril 

Festejo da Abolição Maio 

Noite das Lamparinas Maio e novembro 

Festa do Divino Pai Eterno Junho 

Festejo da Nossa Senhora das Graças Setembro 

Fórum da Consciência Negra Novembro 

Fonte: Dados da pesquisa (2025).  

 

As festas na Comunidade Quilombola Dona Juscelina apresentam a 

centralidade da religiosidade como elemento constitutivo. Manifestações como 

músicas, danças, vestimentas, comidas, rezas, falas e encenações, compõem uma 

gramática simbólica que estrutura o tempo festivo e mobiliza os corpos e afetos dos 

participantes.  

Este estudo enfoca o Festejo da Abolição, cuja origem remonta à chegada de 

Dona Juscelina ao território e que, em 2025, celebrou sua 52ª edição. A escolha do 13 

de maio, data oficial da abolição, assume um caráter de que reinscrição política. A 

encenação do Auto da Abolição, com a Princesa Isabel interpretada por uma atriz 

negra, propõe o tensionamento histórico e o reposicionamento simbólico dos sujeitos 

quilombolas. A festa subverte a narrativa hegemônica ao dramatizar os instrumentos 

de opressão e valorizar as trajetórias de resistência negra, transformando memória 

em agência.  

Celebrando anualmente, o festejo se desenrola ao longo de quatro ou cinco 

dias, reunindo múltiplas expressões artísticas e religiosas: alvorada dos tambores, 

danças, rezas, comidas, cantos, encenações e debates.  

A figura de Dona Juscelina é ritualisticamente atualizada nos momentos 

iniciais da festa, com a exibição das bandeiras do Divino Pai Eterno, dos Griôs e da 

própria comunidade, conduzida pelo Grupo das Negras Mariamas. As mulheres 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
362 

ocupam papéis centrais em todas fases do festejo -  da organização das barracas à 

produção das vestimentas, da curadoria estética à condução dos ritos – configurando 

um protagonismo feminino que expressa a natureza matriarcal da comunidade.  

O Festejo da Abolição incorpora elementos de festas tradicionais brasileiras 

como o Divino, a Congada, as Festas Juninas e o Carnaval, e agrega apresentações 

como o Auto da Abolição, os Grupos de Dança, Bandas de Percussão e apresentações 

infantis.  

As práticas festivas articulam dimensões sagradas e profanas, pessoais e 

coletivas, temporais e atemporais. A partilha dos alimentos, as performances 

corporais e os cânticos conectam as raízes rurais da comunidade com a cosmovisão 

afro-brasileira, operacionaliza uma estética da convivência e um exercício cotidiano 

de pertença.  

Essa atuação política da festa se amplia com a presença de artistas, 

pesquisadores e instituições de ensino, que colaboram para a construção de um 

campo epistêmico enraizado nos saberes da comunidade. Estudos como os de Borges 

(2018), Tupinambá e Sousa (2021), Sudré e Figueiredo (2023), Sousa e Bispo (2020) 

e Sousa (2021) evidenciam como o festejo contribui para debates sobre a história, 

turismo, território e liderança comunitária.  Criando espaços de debate com escolas e 

universidades, evidenciam a densidade política e epistêmica da festa, se tornando 

mais que memória, trata-se de agência histórica.  

A linguagem da festa se constitui, portanto, como um sistema complexo de 

signos e práticas sociais que comunicam, ensinam, transformam. Cada edição do 

festejo implica uma disputa pela memória, pelo reconhecimento e pela dignidade 

quilombola. Os encontros festivos tornam-se mecanismo de reforço da consciência 

coletiva, moldada pelas práticas ancestrais, que organiza formas de pensar, agir, criar 

e resistir. Os Griôs, anfitriões do festejo, protagonizam uma pedagogia da escuta e do 

cuidado, fortalecendo vínculos e projetando uma ética da continuidade história, 

projetando o futuro ao mesmo tempo que vivendo o presente compartilhado. Neste 

cenário, a comunidade se refaz a cada festa, reconstruindo a si mesma enquanto 

sujeito político e coletivo, em permanente reconstrução por meio da celebração, da 

memória e da luta.  

 

 

 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
363 

Turismo e as festa quilombolas 

 

No campo das dinâmicas sociais contemporâneas, o turismo emerge não 

apenas como prática econômica ou atividade de lazer, mas como um espelho da 

mentalidade (consciência) coletiva, atravessando os sistemas culturais, simbólicos e 

tecnológicos que estruturam a vida em sociedade. Ao tornar-se fenômeno global, ele 

incorpora uma racionalidade mercadológica que transforma desejos, identidades e 

lugares em objetos de consumo. Tal racionalidade se ancora em lógicas 

individualistas e em performances sociais muitas vezes fetichizadas, constituindo-se 

como um aparato ideológico de diferenciação e prestígio, como advertiu Turmin 

(1970) e, de forma mais crítica, Maccannell (2003), ao refletir sobre o turismo como 

expressão de um desejo socialmente induzido, que ultrapassa as necessidades 

materiais e se converte em busca de autenticidade simbólica.  

Nesse cenário, o turismo opera como “indústria” da experiência, vivências são 

mercantilizadas e embaladas sob a lógica do espetáculo. O que Figueiredo (2014) 

denomina de ‘mercadoria do turismo’ corresponde à conversão de roteiros afetivos e 

culturais em produtos serializados e comercializáveis, promovidos por plataformas 

digitais, agências especializadas e dispositivos audiovisuais. A experiência é, assim, 

instrumentalizada por interesses corporativos que unem os sujeitos - turistas, 

viajantes, visitantes, moradores ou trabalhadores - e subordinam seus protagonismos 

aos imperativos do mercado. Tal estrutura contribui, na maioria das vezes, para 

inviabilizar a diversidade dos agentes sociais e suas práticas, reiterando uma lógica 

verticalizada de produção e consumo que privilegia um olhar generalista, 

universalizante e excludente (MURDOCK et al. 1982). 

Contudo, contrapondo-se a esse paradigma hegemônico, emergem abordagens 

que reposicionam o turismo como prática social situada, atravessada por processos 

históricos, relações de poder, identidades coletivas e saberes plurais. Em contextos 

quilombolas, por exemplo, o turismo não se reduz à circulação de pessoas ou ao 

entretenimento descompromissado, mas torna-se uma tecnologia social de 

resistência, vinculada à ancestralidade, à economia da reciprocidade e à afirmação 

territorial. Como ressalta Figueiredo (2014), essas práticas evidenciam outras 

epistemologias, que problematizam o consumo enquanto fim e reconduz o turismo 

como meio de reconstrução simbólica e política. O turismo, dentro da chave da 

sociologia do turismo, significaria o encontro da diferencia em momentos 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
364 

performativos para lazer. Muitas vezes debatido a partir do conceito de viagem 

(URBAIN, 1986, 2003, 2011, FIGUEIREDO, 2004, 2010), o turismo pode representar 

o avesso da viagem de conhecimento, mas pode também incorporá-la. 

Nesse sentido, a relação entre festas e o turismo na Comunidade Quilombola 

Dona Juscelina revela uma complexa tessitura de interações sociais, formadas de 

sociabilidade e estratégia de viabilidade. O turismo nas festas, longe de ser apenas um 

evento, constitui-se como campo de disputa, onde se confrontam diferentes regimes 

de sentido. É nesse espaço - liminar - que se delineiam processos de autoafirmação 

cultural e negociação de sentidos. Conforme aponta Harvey (2004), essas 

manifestações expressam comportamentos ora colaborativos, ora competitivos ou 

adaptativos, indicando que os sujeitos quilombolas não apenas respondem aos 

contextos, mas os moldam ativamente.   

A literatura sobre festas e turismo em territórios quilombolas, todavia, tende a 

privilegiar enfoques técnico-operacionais voltados à gestão e promoção turística 

(MELÉNDEZ, 2001), relegando a segundo plano os aspectos simbólicos e políticos 

desses encontros enquanto práticas sociais comunitárias de protagonismo e 

transformação social, como exemplo de práticas sociais de base comunitária 

(FIGUEIREDO, 1999; 2014; MOURA, 2012; TAVARES et al., 2019). Nessa lacuna 

epistemológica, inscrevem-se leituras que compreendem as festas como dispositivos 

de autodeterminação, territorialização e criação de futuros desejáveis - e não apenas 

como bens de consumo cultural (ALBUQUERQUE; ROCHA, 2008; SANTOS, 2015). 

Na Comunidade Quilombola Dona Juscelina, durante os dias de realização do 

Festejo da Abolição, o território transforma-se em um espaço de convergência de 

experiências turísticas que se estruturam a partir da lógica da convivência, da 

ancestralidade e da hospitalidade comunitária. O turismo que se configura no 

contexto da festa apresenta características próprias, fortemente marcadas pela 

circularidade das práticas sociais e pela centralidade da cultura local, sendo 

estruturado a partir de redes de sociabilidade que mobilizam moradores, familiares, 

visitantes e turistas.  

As práticas turísticas desenvolvidas durante o festejo envolvem a participação 

ativa dos visitantes nas dinâmicas culturais, religiosas e sociais. Ao longo da 

programação festiva, os turistas presenciam apresentações culturais como o Tambor 

do Divino, a dança do Lindô, as rezas cantadas, os desfiles e cortejos temáticos (como 

o das Mariamas e das Baianas), além de participar de rodas de conversa, oficinas, 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
365 

seminários e apresentações teatrais que retratam a memória da comunidade. Essas 

atividades ocorrem tanto em espaços abertos da comunidade quanto em espaços 

simbólicos como a capela, a escola, e a praça, organizados e decorados pelos próprios 

membros da comunidade.  

A alimentação dos visitantes é garantida por diferentes arranjos que refletem a 

diversidade e a generosidade da comunidade anfitriã. Em primeiro lugar, há as 

barracas de comidas típicas, montadas por famílias e coletivos locais, que oferecem 

preparações tradicionais à base de alimentos das roças e quintais, como arroz com 

carne de sol, vatapá, galinha caipira, baião de dois, etc. Além disso, a organização da 

festa frequentemente oferece refeições coletivas, em formato de partilha comunitária. 

Alguns visitantes também optam por consumir em lanchonetes e pequenos 

restaurantes da região, situados a beira-rio.  

Quanto à hospedagem, o modelo predominante é o da acolhida familiar: 

muitos visitantes são recebidos nas casas de amigos, parentes ou conhecidos da 

comunidade. Há muitos turistas, principalmente aqueles representantes 

institucionais, que se hospedam em um pequeno hotel local, de estrutura simples, 

situado na proximidade da sede da comunidade, o que demonstra uma interação com 

o setor de hospedagem.  

Em relação ao transporte utilizado pelos visitantes, observa-se uma variedade 

de meios: grande parte chega em carro próprio, em grupos familiares ou de amigos; 

outros utilizam ônibus fretados, geralmente organizados por escolas, universidades, 

associações ou movimentos sociais; e há também os que se deslocam por ônibus de 

linha intermunicipal, especialmente nos trajetos entre as outras comunidades 

quilombolas da região. 

O turismo que se realiza na Comunidade durante o festejo não é orientado pelo 

mercado tradicional do turismo, por pacotes comerciais ou agências, mas pela 

convivência direta e pelo engajamento com os modos de vida locais. Trata-se de uma 

experiência sensível, educativa e relacional, em que os visitantes participam não 

apenas como observadores, mas como sujeitos afetados pelo território, pelo tempo 

ritual e pelas práticas de memória. Tal configuração demonstra que a festa, ao 

incorporar dimensões simbólicas, práticas sociais e vivencias compartilhadas, 

poderia assumir a forma de um campo de intensas trocas culturais. Esse espaço 

tenciona fronteiras entre o público interno e o externo, entre familiar e o visitante, 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
366 

abrindo possibilidades para a construção de sentido mais amplos de pertencimento, 

hospitalidade e resistência.   

A apropriação das práticas festivas e turísticas pela própria comunidade como 

estratégia de comunicacional e política permite que elas atuem como contradiscurso. 

Operam, assim rituais de pertencimento, recriando territórios simbólicos e 

reatualizando cosmologias afro-brasileiras de resistência. Tal dinâmica remete a 

compreensão simmeliana da sociedade como um processo de “estar com um outro, 

para um outro, contra um outro” (SIMMEL, 1983, p. 168), no qual a interação 

constitui o vínculo social e o campo de disputa por reconhecimento. Nesse caso, o 

processo não é fácil, e entendido como campo de disputa e campo relacional, 

apresenta tensões características de processos semelhantes.  

 

O campo festivo-turístico na Comunidade Dona Juscelina 

 

Conforme apresentado, nas festas quilombolas configuram-se estratégias de 

mediação social que articulam, de modo singular, os diferentes tipos de capitais2 - 

econômico, social, cultural e simbólico - conforme delineado por Bourdieu (1989). No 

caso da Comunidade Quilombola Dona Juscelina, assume um papel estruturante no 

campo social, entendido aqui como espaço de lutas simbólicas, conforme a teoria 

boudieusiana dos campos. Nesse espaço relacional, os agentes festivos-turísticos, 

constantemente, disputam posições e legitimidades, e a festa torna-se um dispositivo 

de atualização contínua dos habitus e das práticas turísticas, ressignificando a 

própria ideia de turismo (Quadro 2).  

 

Quadro 2: Agentes festivos-turísticos quilombolas da Comunidade Dona Juscelina/TO 

Agentes Capitais que representam  
Dona Juscelina (Figura de) Capital social (simbólico) 
Griôs Capital social (simbólico) 
Associação Quilombola Capital social 
Igrejas (católica, evangélica) Capital social 
Escolas Municipais Capital cultural e econômico 
Comunidade Quilombola Pé do Morro Capital cultural 
Prefeitura Municipal de Muricilândia Capital econômico  
Universidade Federal do Norte do Tocantins Capital cultural 
Juventude quilombola Capital social 
Governo do Estado (Secretaria dos Povos 
Originários) 

Capital econômico  

                                                 
2 Segundo Bourdieu (1986), capital econômico são os recursos econômicos, o capital cultural é o 
conhecimento e habilidades acumuladas (status) e o capital social são os grupos formados pelas redes 
e conexões sociais institucionalizadas.  



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
367 

Fonte: Dados da pesquisa (2025). 

 

Dessa forma, o quilombo Dona Juscelina, ao articular a festa e o turismo, 

extrapola os limites da comunidade. As interações entre comunidade e visitante, bem 

como os processos de negociação simbólica conduzidos por agentes festivo-turísticos, 

conformam um campo híbrido, onde práticas ancestrais e tecnologias 

contemporâneas se interpenetram. Nesse campo em disputa, as festas produzem 

reconfigurações no habitus coletivo, ao mesmo tempo que permite a emergência de 

novas práticas de resistência, solidariedade e pertencimento.  

O aporte teórico de Bourdieu (2004) facilita a análise das dinâmicas que 

perpassam no campo turístico em contextos quilombolas. Ao considerar o turismo 

como campo autônomo, interdependente de outros campos sociais, como o religioso, 

o cultural, e o político, torna-se possível evidenciar que as práticas turísticas não 

emergem de forma neutra, mas são resultados de disputas simbólicas em torno de 

capitais específicos e habitus historicamente constituídos (FIGUEIREDO; 

NÓBREGA, 2015). Assim, a aproximação entre festa e turismo, nas comunidades 

quilombolas, revela-se como uma epistemologia social da prática (MOESCH, 2004), 

enfoque alternativo ao modelo hegemônico de turismo, orientado pelo consumo e 

pela mercantilização de experiências.  

As práticas festivo-turísticas da comunidade Dona Juscelina evidenciam a 

ampliação do campo teórico-práticas do turismo, pois nessa comunidade os agentes e 

os habitus3 sociais por meio da incorporação de elementos simbólicos vinculados à 

ancestralidade, territorialidade e à resistência. Esses elementos se formam como 

estruturas estruturantes com maior ou menor poder de intervenção o campo festivo-

turístico (Quadro 3) é criado pelos agentes que operam os habitus (BOURDIEU, 

1989) festivo e turístico, os quais compreendem práticas sociais particulares que 

surgem da ancestralidade, da sociabilidade, da territorialidade e, como sugere Moura 

(2012), da circularidade, da sincronicidade, da memória, da diacronia, da identidade 

e da resistência quilombola.  

 

 

 

 

                                                 
3 Habitus é o comportamento incorporado e um princípio gerador de práticas (Bourdieu, 2011). 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
368 

Quadro 3: Campo festivo-turístico quilombola da Comunidade Dona Juscelina/TO 

Práticas festivo-
turísticas 

Habitus Símbolos 

Sincronicidade Organização social coletiva 
Comunidade quilombola, conselhos 
comunitários (Griô, Cultura, Educação, 
Juventude) e festas. 

Circularidade 
Corporalidade e expectância (valor 
esperado) 

Tempo festivo 

Diacronia Memória (quilombola, rural, nordestino) 
Enredo festivo (escravização, migração, 
exclusão e racismo).  

Identidade  Etnicidade, matriarcado e saberes-fazeres. 
Dona Juscelina, Aprendiz de Griô, Griôs, 
Bandeiras Verdes e Escravizados (cativos) 

Territorialidade Espaço simbólico festivo Território simbólico e ancestral  

Resistência 
Ruptura, debates, educação patrimonial e 
letramento racial. 

Procissões, rezas, músicas, educação 
patrimonial e letramento racial.  

Afetividade 
Acolhimento. Amenidades. Familiaridade. 
Parentesco. Agregação. 

Fé (religiosidade). Comida. Crença. 
Danças. Vestimentas. 

Sociabilidade 
Integração, Compartilhamento, Mediação 
e Hospitalidade. 

Redes sociais 

Fonte: Dados da pesquisa (2025). 

 

Como podemos observar, a sincronicidade, como prática turístico-festiva 

exprime a organização social coletiva como habitus e tem como símbolos a 

comunidade quilombola, conselhos comunitários (Griô, Cultura, Educação, 

Juventude) e as festas. No quadro 3 as correlações podem ser acompanhadas e 

demonstram a dimensão do campo relacional Festa-Turismo. 

As práticas festivas-turísticas produzem ainda a circularidade, geradas pela 

circularidade e a expectância formando o tempo festivo; a diacronia são criadas pela 

memória territorial e espacial em que formou o grupo, sendo expresso como enredo 

das festas; a identidade quilombola é constituída pela etnicidade, o matriarcado e 

os saberes-fazeres dos agentes ancestrais; a territorialidade faz com que a 

comunidade protagonize no espaço simbólico por meio de seu território simbólico e 

ancestral; a resistência como prática festiva-turística surge dos objetivos da festa 

em que se propõe a ruptura com o estado de violência étnico-racial munindo de 

conhecimento legal, técnico e social; a afetividade é elemento essencial do encontro 

festivo desenvolvido no interação religiosa e familiar e a sociabilidade forma a 

hospitalidade festiva-turística formando redes e conexões sociais. 

O corpo das festas no turismo, que tradicionalmente é constituído, por um 

lado, pelas empresas e governos; na festa quilombola passa a ser determinado pelas 

pessoas da comunidade, sejam elas Griôs, jovens, familiares e outros. E produzem 

para o turismo um modo de agir que forma valores e ligações entre os sujeitos no 

ambiente intensificando nas relações sociais.  



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
369 

Como um importante mediador social, as festas quilombolas, aos poucos, 

foram reorganizando as visitações na comunidade, divergindo da universalização que 

o turismo tradicionalmente promove nas experiências de viagem e lazer, reforçando e 

potencializando os valores étnicos quilombolas relacionados às práticas ancestrais e 

originais.  

O turismo, que se aproxima àquele verificado nas festas em comunidades 

quilombolas, passa a se aproximar da ideia de um conjunto formado com base nas 

redes socioculturais, com a memória histórica, em um meio diverso das relações 

sociais de hospitalidade e da troca de informações interculturais (MOESCH, 2000). 

Alicerçando conhecimentos sobre o turismo e o poder simbólico, cooperação 

comunitária, lutas e resistências, Figueiredo (2022) demonstra em sua obra a 

possibilidade de inversão da lógica e institui novas categorias de análises do turismo, 

como o encontro, a viagem e a sociabilidade.  

Nesse contexto, os turistas que buscam festas nas comunidades quilombolas 

são impactados pelo contato com as pessoas, os saberes e as histórias (DIAS; 

AGUIAR, 2002), que, costumeiramente, produzem nos visitantes o 

autoconhecimento de suas próprias origens. A participação de agentes turísticos 

locais nas festas comunitárias produz redes sociais de parcerias diretas ou indiretas. 

Tal prática estimula outros entendimentos sobre turismo, embora não descarte 

conflitos na comunidade sobre o que é ou o que não é atração. 

 

 

Considerações finais 

 

A presente pesquisa demonstrou que as festas quilombolas da Comunidade 

Dona Juscelina constituem mais do que encontros culturais periódicos. Funcionam 

como tecnologias sociais produtoras de dimensões resistentes, reatualização da 

memória ancestral e reconfiguração simbólica do território. Esses festejos 

representam dispositivos rituais e políticos nos quais se condensam sentidos 

profundos de identidade, pertencimento e autodeterminação. No interior dessas 

práticas, na confluência da festa com o turismo, emerge um complexo sistema de 

produção de saberes que, ao mesmo tempo em que resiste às lógicas 

homogeneizantes do turismo convencional, inaugura novas possibilidades 

epistemológicas para a própria compreensão da comunidade e da prática turística.  



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
370 

Sob a égide de um habitus ancestral, elaborado por meio da circularidade dos 

ritos, da sincronicidade do tempo mítico e da diacronia da memória, as festas 

produzem um campo de experiências que escapa às racionalidades mercadológicas do 

turismo de massa. Nelas, símbolos, lugares, objetos e performances articulam-se em 

um sistema de significados no qual a afetividade, a espiritualidade e a coletividade 

são centrais. Assim, o turismo expressa essa ruptura paradigmática ao deslocar o foco 

do consumo para a convivência, da mercadoria para o vínculo, do entretenimento 

para a partilha de mundos.    

A festa torna-se então um espaço-tempo de reinscrição ontológica, em que a 

presença da ancestralidade - particularmente evocada pela figura mítica de Dona 

Juscelina (in memoriam) e dos Mestres Griôs - atua como princípio estruturante das 

ações comunitárias e das relações com os visitantes. Este não é um turismo produzido 

por roteiros ou guias, mas por memórias, gestos e afetos transmitidos oralmente, 

performaticamente e espiritualmente. O visitante, aqui é convocado à escuta e à 

transformação: não como consumidor, mas como sujeito relacional, implicado nos 

laços de solidariedade, reciprocidade e de reconhecimento.  

Neste sentido, as festas atuam como ferramentas de educação política, 

antirracista e decolonial, ao provocar rupturas nas visões cristalizadas sobre os povos 

quilombolas e ao posicionar o turismo como campo de disputa, tensionado entre os 

valores do mercado e os saberes dos territórios tradicionais. Trata-se de um turismo 

que não se acomoda às categorias convencionais - turismo ético, de base comunitária 

ou quilombola -, mas que se enraíza nos valores da ancestralidade, da hospitalidade 

sagrada e da reexistência coletiva. Um turismo decolonial. 

A Comunidade Quilombola Dona Juscelina, ao se articular por meio de suas 

festas, instaura um projeto de mundo que subverte as formas históricas de 

apagamento promovidas pela colonialidade e atualizadas pelo neoliberalismo. Por 

meio da evocação e suas raízes afro-brasileiras, dos rituais compartilhados e da 

reconstrução da memória coletiva, a comunidade reescreve sua história, reafirma sua 

dignidade e propõem outra ontologia de turismo: uma que nasce da luta, da alegria e 

da sabedoria transmitida entre gerações.  

Conclui-se, portanto, que as festas quilombolas são práticas que reencantam o 

turismo ao reinscrevê-lo no campo da ancestralidade, da justiça social e da 

pluralidade epistêmica. Elas não apenas configuram um modo de ser quilombola, 

mas também iluminam os caminhos para a construção de futuras possíveis, nos quais 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
371 

a dignidade dos povos tradicionais e o reconhecimento de suas cosmologias ocupe 

lugar central na produção do comum.    

Nessa perspectiva, as festas da Comunidade Dona Juscelina, articuladas ao 

turismo, podem ser interpretadas não apenas como celebrações culturais ou produtos 

de consumo simbólico, mas como dispositivos de elaboração política, em que tempo, 

território e memória se entrelaçam. Ao encenar identidades coletivas e comunicar 

cosmovisões particulares, esses rituais podem vir a assumir funções de reprodução 

social, fortalecimento comunitário e resiliência simbólica frente às lógicas de 

apagamento e silenciamento histórico.  

No interior desse processo, o turismo emerge na comunidade não como uma 

prática consolidada, mas como um campo em construção. Ainda que recente, sua 

presença se intensifica organicamente, sobre nos momentos festivos, quando os 

visitantes – motivados por fatores diversos como religiosidade, reencontros 

familiares, lazer ou interesses por questões culturais e antirracistas – se aproximam 

das práticas da comunidade. As festas, por sua própria natureza tornam-se ocasiões 

privilegiadas de visibilidade e protagonismo para os agentes sociais quilombolas, o 

que suscita um interesse crescente por parte dos visitantes e reforça a centralidade 

dos festejos como arenas de negociação identitária. Turner (1974) propõe que a festa 

e o ritual sublinham a vida comunitária e fortalecem os indivíduos e o grupo, 

mutuamente, num sentido comum de existir. Em virtude disso, festejar e receber os 

visitantes faz com que evidenciem as crenças e os interesses da comunidade, de forma 

a colaborar com a construção da identidade e da memória (GUARINELLO, 2001; 

MOURA, 2012). 

 

Referências 

 

ALBUQUERQUE, Renan; ROCHA, João Marinho da. Memória étnica e territorial em 

processos de emergência de quilombolas do Andirá/Amazônia. Política & 

Trabalho: Revista De Ciências Sociais, v. 1, n. 48, p. 129-144. 2018. 

ALVES-MAZZOTTI, Alda Judith; GEWANDSZNAJDER, Fernando. O método nas 

ciências naturais e sociais: pesquisa quantitativa e qualitativa. São Paulo: 

Thomson. 1998.   



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
372 

AMARAL, Rita de Cássia. Festa à Brasileira: Significado do festejar, no país 

que “não é sério”. 1998. Tese (Doutorado em Ciências da Comunicação) - 

Universidade de São Paulo, São Paulo. 

BAUMAN, Richard. Performance. In: BAUMAN, Richard. (Ed.). Folklore, cultural 

performances and popular entertainments. New York: Oxford University 

Press, 1992. p. 41-49.  

BORGES, Aristóteles. Franklyn Chaves. O festejo da abolição na Comunidade 

Quilombola Dona Juscelina, Muricilândia-TO: O turismo cultural e 

patrimônio imaterial. 2018. Trabalho de Conclusão de Curso - Universidade Federal 

do Tocantins, Araguaína. 

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil. 1989. 

BOURDIEU, Pierre. O senso prático. Petrópolis, RJ: Vozes. 2011. 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Participar-pesquisar. In: Brandão, Carlos Rodrigues. 

Repensando a pesquisa participante. São Paulo: Brasiliense, 1974.  

CAILLOIS, Roger. L'homme et le sacré. Paris: Gallimard, 1988. 

CASTILHO, Maria Augusta. O místico da fé católica em Campo Grande: devoções 

populares. In: CASTILHO, Maria Augusta. (Org.). O sagrado e o místico da fé 

católica no contexto da territorialidade urbana em Campo Grande - MS. 

Campo Grande: UCDB. 2010. 

CRUZ, Mércia Socorro Ribeiro; Menezes, Juliana Santos; Pinto, Odilon. Festas 

culturais: tradição, comidas e celebrações. In: Anais. I Encontro Baiano de Cultura - 

I EBECULT (FACOM/UFBA). Salvador, 2008.  

DURKHEIM, Emile. As formas elementares da vida religiosa. São Paulo: 

Paulinas, 1989. 

DURKHEIM, Emile. O problema religioso e a dualidade da natureza humana. 

Religião e Sociedade. v. 1, n. 2, 2010.  

FIGUEIREDO, Silvio Lima. Ecoturismo, festas e rituais na Amazônia. Belém, 

PA: NAEA/UFPA. 1999.  

Silvio Lima Figueiredo. Alternativas de Turismo de Base Comunitária na Amazônia 

Legal brasileira. Confins [En ligne], 54, 2022. DOI: 

https://doi.org/10.4000/confins.45154 

FIGUEIREDO, Silvio Lima. Turismo en comunidades de la Amazonia  fiestas e 

rituales en la isla Mara  -Brasil. Estudios y Perspectivas en Turismo, Buenos 

Aires, v. 9, n.1/2, p. 84-98, 2000.  

https://doi.org/10.4000/confins.45154


Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
373 

 I UEIREDO, Silvio Lima    tes religieuses et tourisme en Amazonie. In: 

FOURNIER, L., CROZAT, D.;  ER I -BOISSARD, C.; CHASTAGNER, C. (Org.).    

   e  u  résen    u   ions  es    es  u sein  es  oisirs. 1ed.Paris: 

L'Harmattan, 2009, p. 327-339. 

FIGUEIREDO, Silvio Lima. Cultura e natureza: a viagem e o turismo como 

necessidades humanas. Revista de Turismo Contemporâneo, v. 2, n. 2, p. 283-

299. 2014.  

FIGUEIREDO, Silvio Lima. Viagens e Viajantes. 1. ed. São Paulo: AnnaBlume, 2010. v. 

1. 328p.  

FIGUEIREDO, Silvio Lima; NÓBREGA, Wilker.  urismo e desenvolvimento 

regional  conceitos e pol ticas em um caso brasileiro. In: FIGUEIREDO, Silvio 

Lima; AZEVEDO, Fransualdo; NÓBREGA, Wilker. (Org.).  ers e  i  s 

 on e  or ne s  e  n  ise em turismo. 1ed  el m: NAEA, 2015. p. 11-

37. 

FIGUEIREDO, Silvio Lima.; RUSCHMANN, Doris. V. M. Estudo genealógico das viagens, 

dos viajantes e dos turistas. Revista Novos Cadernos NAEA, v. 7, p. 155-188, 2004.  

FIGUEIREDO, Camila Silva; OLIVEIRA, Jaqueline Silva. História oral: 

experiências de pesquisas na pós-graduação. Porto Alegre: Editora Fi, 2019. 

GIRARD, René. A violência e o sagrado. São Paulo: UNESP, 1990. 

GOFFMAN, Erving. A representação do eu na vida cotidiana. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 1985. 

GUARINELLO, Norberto. Festa, Trabalho e Cotidiano. In JANCSÓ, Itzván; KANTOR, 

Iris. (Org.) Festa, Cultura e Sociabilidade na América Portuguesa. São Paulo: 

Hucitec, 2001. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. (11ª ed.). Rio de 

Janeiro: DP&A, 2006. 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. (2ª ed.) São Paulo: Centauro, 2013. 

HARVEY, David. Espaços de esperança. São Paulo: Edições Loyola, 2004. 

LEITE, Ilka Boaventura. Os quilombos no Brasil: questões conceituais e normativas. 

Etnográfica, 4(2), 2000, p. 333-354. Acesso em 5 de março de 2024 de 

http://ceas.iscte.pt/etnografica/docs/vol_04/N2/Vol_iv_N2_333-354.pdf 

LOPES, Rita de Cássia Domingues. Identidade e territorialidade na 

comunidade remanescente de quilombo: Ilha de São Vicente na região do 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
374 

Bico do Papagaio - Tocantins. Tese de Doutorado, Universidade Federal de 

Pernambuco, Recife, Brasil, 2019. 

MACCANNELL, Dean. El turista: una nueva teoría de la clase ociosa. 

Barcelona: Melusina, 2003. 

MACEDO, Roberto Sidnei. Atos de currículo e formação: o príncipe provocado. 

Revista Teias, 13(27), 8, 2012. Acesso em 5 de março de 2024 de https://www.e-

publicacoes.uerj.br/revistateias/article/view/24252 

MAGNANI, José Guilherme Cantor. Festa no pedaço: cultura popular e lazer na 

cidade. São Paulo: Brasiliense, 1984. 

MAUSS, Marcel. Ensaio sobre a dádiva. Forma e razão da troca nas sociedades 

arcaicas. In; MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia. São Paulo: Edusp, 1974. 

MELÉNDEZ URDANETA, Lady Anaida. Revitalización de la cultura a través del 

turismo: las fiestas tradicionales como recurso del turismo cultural. Revista 

Turismo em Análise, 12(2), 2001. 43-59. DOI: 

https://doi.org/10.11606/issn.1984-4867.v12i2p43-59 

MESLIN, Michel Fundamentos de antropologia religiosa: a experiência 

humana do divino. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. 

MOESCH, Marutschka. A Produção do Saber Turístico. (2ª ed.). São Paulo: 

Aleph, 2000. 

MOURA, Gloria. Festa dos quilombos. Brasília, DF: Editora Universidade de 

Brasília, 2012. 

MUNANGA, Kabengele. A identidade negra no contexto da globalização. Revista 

Ethnos Brasil, 1(1), 2002. 11-20. 

MURDOCK, George; FORD, Clellan; HUDSON, Alfred; KENNEDY, Raymond; 

SIMMONS, Leo; WHITING, John. Outline of cultural materials. New Haven: 

Human Relations Area Files, 1983. 

O’Dwyer, Eliane Cantarino. Os quilombos e as fronteiras da antropologia. 

Antropolítica, 19, 2005. 91-111. 

OLIVEIRA, Eduardo David. Filosofia da ancestralidade como filosofia africana: 

Educação e cultura afro-brasileira. Revista Sul-Americana de Filosofia e 

Educação, 18(18), 2009. 28-47. 

OLIVEIRA, Izarete da Silva. Território e territorialidade nos limites do rural 

e urbano, na comunidade quilombola Dona Juscelina em Muricilândia - 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
375 

TO. Dissertação de Mestrado, Universidade Federal do Tocantins, Araguaína, 

Tocantins, Brasil. 2007. 

PEREIRA Neto, Marcos. Novos Lugares e Olhares: as trajetórias 

socioespaciais dos/das estudantes quilombolas da Universidade Federal 

do Tocantins, Campus de Araguaína nos anos de 2016 e 2017. Trabalho de 

Conclusão de Curso, Universidade Federal do Tocantins, Araguaína, Tocantins, 

Brasil., 2021.  

PESSOA, J. de M. Aprender e ensinar nas festas populares. In: SILVA, R. M. C. (org.). 

Cultura Popular e Educação: Salto para o Futuro. (pp. 3-14). Brasília, DF: 

Ministério da Educação, Secretaria de Educação a Distância, 2008. 

POLLACK, Michael. Memória e Identidade Social. Estudos Históricos, 5(10), 

1992. 200-212. 

QUEIROZ, Renato da Silva. Caipiras negros do Vale da Ribeira: um estudo de 

antropologia econômica. São Paulo: Edusp, 2006. 

SANTOS, Katiane da Silva. Do passado ao presente: a festa da Comunidade 

Quilombola Dona Juscelina em Muricilândia-TO. Dissertação de Mestrado, 

Universidade Federal do Tocantins, Araguaína, Tocantins, Brasil, 2018. 

SANTOS, Antonio Bispo. Colonização, quilombos: modos e significações. 

Brasília, DF: INCTI/UnB. 

SIMMEL, Georg. Questões fundamentais da sociologia: indivíduo e sociedade. 

Rio de Janeiro: Zahar, 2006. 

SIMMEL, Georg. Sociologia. (Coleção Grandes Cientistas Sociais). São Paulo: Ática, 

1983. 

SOUSA, Elaine da Silva. Protagonistas de sua história: territorialidades 

femininas da comunidade quilombola Dona Juscelina em Muricilândia-

TO. Dissertação de Mestrado, Universidade Federal do Tocantins, Araguaína, 

Tocantins, Brasil, 2021. 

SOUSA, Elaine da Silva; BISPO, Marcileia Oliveira. Contribuição da mulher 

quilombola na luta pela terra: narrativas da Comunidade Quilombola Dona Juscelina 

– Muricilândia-TO. In: Anais Encontro Nacional de Pós-graduação e 

pesquisa em Geografia. 2020. Acesso em 6 de março de 2024 de 

https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/77808.  

SUDRE, Stephanni Gabriella Silva Sudré. Turismo das origens: resistências nas 

práticas festivas e turísticas da Comunidade Quilombola Dona Juscelina na região 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

        

 

 
376 

norte do Tocantins, Brasil. Tese (Doutorado), Universidade Federal do Pará – UFPA, 

Belém, PA. 2025. 

TAVARES, Fatima; CARDOSO, Carlos; BASSI, Francesca; PENAFORTE, Thais; 

MORAIS, Fernando. Saberes e fazeres terapêuticos quilombolas em 

Cachoeira, Bahia. (Coletânea Antropologia Sem Fronteira). Salvador: EDUFBA, 

2019. 

TEIXEIRA, Joaquim de Sousa. Festa e identidade. Comunicação & cultura, 10(1), 

2010. 17-33. DOI: https://doi.org/10.34632/comunicacaoecultura.2010.541 

THOMPSON, Edward Palmer. The poverty of theory and other essays. London: 

Merlin, 1978. DOI: https://doi.org/10.2307/2505154 

TOLEDO, Victor Manuel; BARRERA-BASSOLS, Narciso. A etnoecologia: uma ciência 

pós-normal que estuda as sabedorias tradicionais. Desenvolvimento e Meio 

Ambiente, 20(1), 2009. 31-45. 

TUAN, Y-F. Espaço e lugar: a perspectiva da experiência. São Paulo: Difel, 1983. 

TUMIN, M. M. Estratificação Social. São Paulo: Pioneira, 1970. 

TUPINAMBÁ, Khalla Ribeiro; SOUSA, Ivanize Borges. A comunidade quilombola 

Dona Juscelina (Muricilândia, TO): Inventário, turismo e educação patrimonial. 

Revista Temporis[ação], 21(1), 2021. 25-52. Acesso em 6 de março de 2024 de 

https://www.revista.ueg.br/index.php/temporisacao/article/view/10580 

TURNER, Victor. O processo ritual: estrutura e anti-estrutura. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 1974. 

TURNER, Victor. Floresta de símbolos: aspectos do ritual Ndembu. Niterói: 

EdUFF, 2005. 

URBAIN, Jean Didier.  ’en ie  u  on e. Paris: Brèal, 2011. 

URBAIN, Jean Didier.  ’i io   u Voy ge: histoires de Touristes. Paris: Payot,1993. 

URBAIN, Jean-Didier. Sémiotiques Compareés du Touriste et du Voyageur, 

Semiótica, Amsterdam, v.58 n.3-4, 1986, p. 269-279.  

VAN GENNEP, A. Os Ritos de Passagem. Petrópolis, RJ: Vozes, 1978. 

WEBER, Max. Ensaios de sociologia. (3ª ed.). Rio de Janeiro: Zahar, 1974. 

 

Recebido em Julho de 2025 
Aprovado em Agosto de 2025 

https://doi.org/10.34632/comunicacaoecultura.2010.541
https://www/

