
Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 254 

Memória Social como Patrimônio Cultural Internacional: 
Proteção Integral e Universal dos Bens Imemoriais e 

Imateriais como Direitos Humanos 
 

Social Memory as International Cultural Heritage: Full and Universal 
Protection of Immemorial and Intangible Assets as Human Rights 

 

André Luiz Valim Vieira* 
Rodrigo Rezende Batista** 

 

Resumo: O presente trabalho tem por objetivo o estudo sobre a proteção do 

patrimônio cultural em suas formas de patrimônio imaterial e patrimônio imemorial. 

Como objetivo específico pretendemos entender como os tratados internacionais 

tratam da proteção e salvaguarda de cada um desses tipos de patrimônio. Afinal, os 

patrimônios culturais como bens de proteção universal são objetos de inúmeras 

convenções e previsões. Para a realização desse trabalho realizamos uma pesquisa 

histórico-bibliográfica e documental utilizando dos métodos dedutivo e analítico. 

Pretendemos demonstrar que o patrimônio imaterial e o patrimônio imemorial, como 

espécies do gênero patrimônio cultural, merecem atenção especial da mesma forma 

que representam direitos humanos passíveis de proteção no direito internacional dos 

direitos humanos, na área de direito internacional sobre a proteção do patrimônio 

cultural. O problema, entretanto, reside na questão de que embora o patrimônio 

cultural imaterial possua reconhecimento e prescrição normativa convencionais o 

mesmo tratamento não é concedido à memória social enquanto patrimônio cultural 

imemorial de proteção internacional. 

Palavras-chave: direitos humanos; tratados internacionais; patrimônio cultural; 

patrimônio imaterial; patrimônio imemorial. 

 

                                                                   
* Bacharel e Mestre em Direito pela Universidade Estadual Paulista (UNESP). Doutor em Ciências 
Sociais pela Universidade Estadual Paulista (UNESP). Pós-doutor em Direito Internacional pela 
Universidade Estadual Paulista (UNESP). Doutorando em Direito pela Universidade do Vale do Rio 
dos Sinos (UNISINOS). Professor Substituto no curso de Relações Internacionais da Universidade 
Federal do Rio Grande (FURG). 
** Bacharel em Direito pela Universidade Federal do Mato Grosso do Sul (UFMS). Especialista em 
Direito Processual Civil pela Universidade Anhanguera - Uniderp. Mestre em Direito pela 
Universidade do Extremo Sul Catarinense (UNESC). Professor. Advoga 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 255 

Abstract: The present work aims to study the protection of cultural heritage in its 

forms of intangible heritage and immemorial heritage. As a specific objective, we 

intend to understand how international treaties deal with the protection and 

safeguarding of each of these types of heritage. After all, cultural heritage as assets of 

universal protection are the object of numerous conventions and provisions. To carry 

out this work, we carried out a historical-bibliographic and documentary research 

using deductive and analytical methods. We intend to demonstrate that intangible 

heritage and immemorial heritage, as species of the cultural heritage genus, deserve 

special attention in the same way that they represent human rights that can be 

protected in international human rights law, in the area of international law on the 

protection of cultural heritage. The problem, however, lies in the issue that although 

intangible cultural heritage has conventional normative recognition and prescription, 

the same treatment is not granted to social memory as immemorial cultural heritage 

of international protection. 

Keywords: human rights; international treaties; cultural heritage; intangible 

heritage; immemorial heritage. 

 

“Os brancos se dizem inteligentes. Não o somos menos. Nossos pensamentos se expandem 
em todas as direções e nossas palavras são antigas e muitas. Elas vêm de nossos 
antepassados. Porém, não precisamos, como os brancos, de peles de imagens para impedi-
las de fugir da nossa mente. Não temos de desenhá-las, como eles fazem com as suas. Nem 
por isso elas irão desaparecer, pois ficam gravadas dentro de nós. Por isso nossa memória 
é longa e forte.” 

Davi Kopenawa 

 

     Introdução 

     

Quando pensamos em sociedade internacional e sua conexão com direitos 

há, sem dúvida, três temas centrais sobre os quais gravitam os tratados e as 

preocupações dos Estados em suas relações entre nações e as organizações 

internacionais quando não relacionado às questões de comércio internacional: os 

direitos humanos, o meio ambiente e o patrimônio histórico e cultural. Esses três 

temas envolvem problemáticas e condicionantes sensíveis e preocupantes. Sua 

proteção requer atenção especial dos Estados-nações e sua recuperação em casos de 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 256 

destruição e/ou desrespeito se apresenta quase impossível de retornar aos status 

anterior de lesão ou de dano. 

Sem dúvida a proteção e efetivação dos direitos humanos são necessidades 

permanentes e inesgotáveis, que se renovam com o passar dos anos, décadas e 

séculos e demandam atualização e esforço contínuo para sua integralidade. O meio 

ambiente como objeto de discussão, proteção e garantia têm ganhado especial 

atenção dos países e órgãos internacionais, principalmente da metade do século XX 

em diante, como forma de manutenção da vida, da dignidade e de todos os demais 

interesses internacionais: comércio, relações políticas, bem-estar, segurança, entre 

outros. Acresce-se a isso, nesta temática, a preocupação com mudanças climáticas e 

desastres ambientais. 

Um terceiro aspecto da preocupação internacional, não menos relevante, 

que dialoga especialmente com os direitos humanos e com o meio ambiente, 

representa a proteção à história e às conquistas e criações humanas: seus avanços e 

construções – sejam naturais, materiais ou arquitetônicas; sejam bens imateriais, 

memoriais ou tradicionais imateriais – todos compondo o patrimônio social e 

cultural. Se durante muitos lustros a preocupação das relações internacionais era 

apenas a formalização de alianças militares, acordos comerciais e circulação de 

pessoas e de bens; hodiernamente, os bens condizentes às memoriais sociais e os 

bens imateriais e do patrimônio cultural são bens de importância ampla, coletiva e 

universal. Sobre este terceiro ponto gravitará este trabalho. 

O presente estudo tem como objetivo central examinar os mecanismos de 

proteção do patrimônio cultural, previstos em Tratados internacionais, com ênfase 

em suas manifestações imaterial e imemorial. Como objetivo específico, busca-se 

analisar de que modo os instrumentos internacionais abordam a salvaguarda e a 

tutela jurídica de cada uma dessas categorias patrimoniais. Considerando que o 

patrimônio cultural, enquanto bem de interesse universal, constitui objeto de 

múltiplas convenções e normativas internacionais, pretende-se compreender a 

extensão e os limites dessa proteção no âmbito do direito internacional. 

A pesquisa desenvolvida adota uma abordagem histórico-bibliográfica e 

documental, valendo-nos dos métodos dedutivo e analítico, com vistas à identificação 

crítica das normas e práticas internacionais pertinentes. Parte-se da premissa de que 

tanto o patrimônio imaterial quanto o patrimônio imemorial — compreendidos como 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 257 

espécies do gênero patrimônio cultural — demandam atenção normativa específica e 

qualificada, na medida em que se vinculam diretamente à realização dos direitos 

humanos culturais e à proteção da diversidade identitária dos povos. 

O ponto problemático, entretanto, reside no fato de que, embora o 

patrimônio imaterial já tenha conquistado reconhecimento formal por meio de 

convenções internacionais, com destaque para a Convenção para a Salvaguarda do 

Patrimônio Cultural Imaterial, de 2003, a memória social — enquanto expressão do 

patrimônio cultural imemorial — ainda carece e imprescinde de tratamento jurídico 

equivalente. Tal lacuna normativa desafia os marcos vigentes do direito internacional 

da proteção cultural, revelando a necessidade de uma reflexão crítica sobre os 

critérios de legitimidade, reconhecimento e salvaguarda dos bens culturais não 

codificados em instrumentos jurídicos convencionais. 

Dessa forma, na primeira parte deste trabalho procuraremos compreender 

sobre o alcance e significado do patrimônio cultural internacional e sua proteção 

enquanto bens de proteção universal de interesse coletivo e geral. Na segunda parte 

dedicaremos o estudo sobre como o patrimônio cultural é especificado nos tratados 

internacionais, traçando um paralelo entre a previsão normativa internacional – 

enquanto instrumentos de soft law – e a previsão jurídico-positiva no âmbito da 

legislação interna brasileira. Por fim, na terceira parte nosso objetivo consiste em 

compreender o logos do patrimônio imaterial e imemorial, ou seja, a razão, 

significado e significante dessas espécies de patrimônio, ambos como categoria de 

direitos humanos e merecedores da proteção do direito internacional dos direitos 

humanos; concluindo, por conseguinte, destacando a especial ausência normativa 

internacional quanto à salvaguarda da memória social: o patrimônio imemorial. 

 

Patrimônio Cultural Internacional: Bens de Proteção Universal. 

 

A proteção do patrimônio cultural – seja material ou imaterial – constitui 

tarefa e obrigação de Estado e não somente de governos ou autoridades, mas também 

da comunidade internacional. E, mais do que isso, constitui em responsabilidade de 

todos enquanto bens de importância e necessidade para nossa própria existência, 

resistência e reconhecimento. Uma diferença do patrimônio cultural para a ideia de 

patrimônio privado é que este pertence a um indivíduo ou grupo restrito; cujo 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 258 

usufruto, fruição, utilização ou benefício são privados e restritos. Enquanto o 

patrimônio cultural constitui um bem de natureza jurídica coletiva, ainda que 

pertencente ao âmbito de detenção ou domínio de poucos: ainda que privados, são 

bens de interesse e benefício público e coletivo. 

O patrimônio cultural de um país ou comunidade tem, sem dúvida, 

importância para seus envolvidos. Logo, estes bens, materiais ou imateriais, possuem 

relação direta com suas fontes e origens; sejam comunitárias, locais ou regionais. 

Dessa forma, imperioso que haja – normativas nacionais e internacionais – 

destinadas à produção, salvaguarda, manutenção, recriação; além da utilização e 

fruição racional e sustentável do patrimônio cultural (especialmente os imateriais), 

assim contribuindo para enriquecer a diversidade cultural, a criatividade humana, o 

saber e o conhecimento. 

Um dos dilemas jurídicos mais antigos no campo do patrimônio cultural 

reside na complexidade conceitual das noções de patrimônio cultural e de bem 

cultural, bem como na diversidade de suas definições. O regime normativo 

inaugurado pela Convenção de Haia de 1954 — marco em que o termo “bem cultural” 

foi empregado pela primeira vez em um instrumento jurídico internacional — 

abrange uma ampla variedade de bens culturais, independentemente de sua 

titularidade pública ou privada. (CASINI, 2018, p. 03). Há de se destacar ainda que os 

objetos sujeitos à regulamentação internacional, no que se refere ao comércio e à 

restituição de bens culturais, podem variar conforme os ordenamentos jurídicos de 

cada Estado. 

Conquanto os processos de globalização e de transformação social, aliados 

à tecnologia e à dinamicidade da informação e de dados, possam, à primeira vista, 

favorecer um diálogo renovado entre as comunidades, também acarretam sérios 

riscos de deterioração, desaparecimento e destruição do patrimônio cultural imaterial 

— riscos esses semelhantes aos provocados pela intolerância — sobretudo em razão 

da insuficiência de mecanismos eficazes para sua salvaguarda e proteção. 

Instrumentos que deveriam ser facilitadores do diálogo e da aproximação redundam 

na criação de barreiras virtuais, fictícios e afastamentos. 

John Merryman (1986, p. 831) propõe a existência de duas perspectivas 

distintas acerca da propriedade cultural. A primeira, seria de cunho nacionalista, 

compreenderia a propriedade cultural como um componente intrínseco da identidade 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 259 

nacional, sendo, portanto, objeto de políticas estatais internas voltadas à sua retenção 

dentro das fronteiras nacionais e à restrição de sua circulação internacional. Em 

contrapartida, a segunda abordagem adota uma perspectiva internacionalista, 

concebendo a propriedade cultural como patrimônio comum da humanidade. Ou 

seja, de todos. 

Essa última perspectiva, internacionalista, defende a promoção do acesso 

amplo e da livre circulação desses bens, com o objetivo de fomentar o intercâmbio e a 

compreensão intercultural entre os povos. O autor manifesta clara preferência por 

esta segunda concepção, atribuindo-lhe maior potencial para contribuir com a 

constituição de uma ordem cosmopolita, na qual o livre acesso à propriedade cultural 

favoreceria o progresso intelectual e moral da humanidade. 

Além da preocupação quanto ao âmbito de proteção dos bens culturais de 

interesse e projeção internacionais há ainda um outro aspecto relevante e inerente à 

proteção: evitar a destruição, o roubo, o contrabando ou comércio ilegal de bens e 

objetos culturais; isso sem contar no tráfico internacional e deslocamento para locais 

inacessíveis ou desconhecidos perante galerias e colecionadores particulares em 

espaços privados, sem acesso público ou sem conhecimento de sua localização e 

destinação. 

Quando ingressamos neste âmbito de discussão nos deparamos então – 

segundo Merryman (1986, p. 847) – com ao menos duas concepções sobre a proteção 

e domínios desses bens: o nacionalismo cultural e o internacionalismo cultural. As 

abordagens nacionalista e internacionalista em relação à propriedade cultural 

também se distinguem quanto à prática da acumulação de objetos culturais.  

Essa prática, embora não acarrete necessariamente danos aos bens retidos, 

frequentemente não atende a um propósito doméstico claro, excetuando-se a 

reafirmação do direito de posse por parte do Estado. Em diversos casos, observa-se a 

retenção de múltiplos exemplares de artefatos pertencentes a civilizações passadas 

por determinados países, mesmo quando tais objetos já se encontram amplamente 

representados em museus e coleções nacionais. Muitos desses itens permanecem 

armazenados sem catalogação adequada, fora de inventários oficiais e inacessíveis 

tanto para exibição pública quanto para pesquisa acadêmica, seja por estudiosos 

nacionais ou estrangeiros. Em contraste, instituições museológicas estrangeiras que 

não dispõem de exemplares semelhantes demonstrariam disposição em adquiri-los, 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 260 

estudá-los, exibi-los e conservá-los. Da mesma forma, colecionadores e comerciantes 

internacionais manifestariam interesse em adquiri-los, contribuindo para a sua 

circulação e preservação ativa. Um trilema, portanto, entre o acesso público e livre 

em museus e curadorias, o interesse de domínio privado e o próprio interesse das 

comunidades de origem daqueles bens e artefatos. 

A perspectiva nacionalista cultural tende a considerar legítima a 

acumulação, por parte do Estado, de objetos culturais que permanecem sem uso 

efetivo, mesmo diante da existência de mercados internacionais interessados nesses 

bens. Em contrapartida, o internacionalismo cultural sustenta que tais objetos 

deveriam ser disponibilizados no exterior por meio de mecanismos como a venda, a 

troca ou o empréstimo. Tal prática permitiria que os legados culturais de civilizações 

anteriores, pertencentes à nação de origem, fossem acessíveis a públicos mais 

amplos, promovendo o interesse de estudiosos e visitantes estrangeiros em relação ao 

patrimônio cultural comum da humanidade (MERRYMAN,1986, p. 848). Ademais, 

essa abertura contribuiria para suprir, de maneira lícita, parte da demanda 

atualmente atendida pelo mercado ilegal e de tráfico de bens culturais.  

Observa-se, com frequência, que alguns Estados retêm 

indiscriminadamente duplicatas de objetos culturais, em quantidade superior a 

qualquer necessidade razoável para fins domésticos, e se recusam a disponibilizá-los 

a museus, colecionadores ou comerciantes estrangeiros. Tais países impõem severas 

restrições à exportação desses bens, embora descartem grande parte dos itens 

acumulados; ou não tenham os cuidados devidos e necessários para sua manutenção. 

Como resultado, deixam de promover adequadamente sua cultura no cenário 

internacional e perdem a oportunidade de utilizar tais objetos como recursos 

comerciais além contribuir ainda para o empobrecimento cultural de outras 

sociedades ao limitar o acesso e conhecimento a esses bens. 

Além disso, a propriedade cultural pode ser vista como uma dimensão 

essencial dos direitos humanos, quando reflete a especificidade espiritual, religiosa e 

cultural de minorias e grupos (FRANCIONI, 2011, p. 10). Os objetos e bens culturais 

devem ser protegidos pelo seu passado, no seu presente e para o seu futuro. 

A proteção e preservação do patrimônio cultural se justifica por uma 

multiplicidade de razões, refletindo tanto seu valor instrumental quanto seu valor 

intrínseco. De um lado, determinadas expressões culturais, especialmente os 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 261 

monumentos e edificações históricas, desempenham um papel fundamental como 

depositárias de saberes acumulados e como testemunhos materiais da experiência 

humana ao longo do tempo, constituindo registros essenciais da origem e do 

desenvolvimento das sociedades. De outro lado, o patrimônio cultural também possui 

um valor simbólico e expressivo, relacionado à sua dimensão estética, histórica e 

religiosa (BISCHOFF, 2004, p. 192). Nesse sentido, sua preservação não apenas 

assegura a continuidade de referenciais culturais significativos, mas também 

promove a fruição e a satisfação humanas, evidenciando sua importância como bem 

em si mesmo.  

Em conclusão, o patrimônio cultural se situa entre as dimensões jurídicas 

internacional e nacional, entre o direito público e o privado, e entre valores universais 

e excepcionais: um mesmo bem, independentemente de sua titularidade pública ou 

privada, pode ser simultaneamente excepcional — extremamente relevante para uma 

determinada nação e sua comunidade — e universal — significativo para toda a 

humanidade, partindo-se do pressuposto de que a cultura não pode ser confinada a 

um único país e/ou comunidade (CASINI, 2018, p. 08).  

Compreender o patrimônio cultural – seja nacional ou internacional; 

público ou privado – como bens de proteção universal que compõem um objeto de 

interesse e de reconhecimento da própria existência humana o faz merecedores do 

reconhecimento do atributo de direitos humanos. Ademais, o patrimônio cultural 

frequentemente antecipou o próprio direito internacional ou o direito global, como se 

observa no uso crescente de normas de soft law — tais como diretrizes, padrões e 

recomendações —, bem como na progressiva hibridização entre regras e instituições 

públicas e privadas (CASINI, 2018, p. 08).  

Percebe-se, portanto, que o patrimônio cultural internacional não 

representa o quantitativo monetário ou financeiro, de capital, investimentos, relações 

comerciais ou reservas de capital. O verdadeiro patrimônio internacional cuja 

proteção se mostra mais relevante e imprescindível – especialmente por ausência de 

normativas protetivas – às nações e à sociedade internacional são aqueles que se 

identificam como provenientes do patrimônio cultural, imaterial ou mesmo memória 

social. Merecem e necessitam proteção os hábitos, saberes e tradições de um povo ou 

de uma localidade; o patrimônio cultural, natural (ou artificial), histórico, artístico, 

arquitetônico; entre outros. 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 262 

O patrimônio cultural internacional, material ou imaterial, em seus locais 

de origem ou comunidades podem ainda representar importante fonte de renda 

através do turismo. Logicamente que o nível de proteção dos bens influencia no seu 

nível e alcance de proteção enquanto objeto de interesse e visitação: como 

destinatário de pessoas, renda e geração de riquezas. Assim como o turismo 

internacional se revela altamente sensível ao terrorismo, conflitos e violência política. 

Pois, como os turistas desejam viajar para lugares seguros, se perceberem risco de 

ferimentos, morte ou até mesmo se envolverem em uma situação estressante, 

evitarão esses destinos (GROIZARD, 2018, p. 287) mesmo em locais que haja o 

reconhecimento e proteção de patrimônios culturais nesses locais.   

 

Patrimônio Cultural nos Tratados Internacionais. 

 

O patrimônio cultural embora ele possa ter uma origem local ou regional, 

sem dúvida, sua importância e relevância transcende os próprios limites geográficos 

ou de soberania de seu espaço de criação, replicação e difusão. A proteção 

internacional do patrimônio e sua atuação mais efetiva constitui criação recente da 

humanidade, que provém do início do século XX nessa característica de proteção por 

sua importância e relevância para além do domínio privado de posse e utilização. 

Para Lorenzo Cassini (2018, p. 04) a regulação internacional do 

patrimônio cultural, assim como ocorre em outros setores, apresenta três dimensões: 

normativa, institucional e procedimental. Por um lado, cada uma dessas dimensões 

permite reconhecer tendências e fenômenos que também caracterizam outros 

regimes regulatórios internacionais; por outro lado, cada dimensão evidencia 

questões adicionais sobre os caminhos possíveis para a evolução do próprio direito do 

patrimônio cultural no futuro próximo. A dimensão normativa resulta em uma 

crescente atividade legislativa desenvolvida em nível internacional ou supranacional: 

seja por meio de Tratados ou mesmo de declarações ou cartas tendo como objeto a 

proteção ou previsão de formas de tratamento e cuidados desses patrimônios. 

Janet Blake (2008, p. 61) afirma que o patrimônio cultural foi abordado 

pela primeira vez no direito internacional em 1907. Um dos primeiros documentos 

internacionais a garantir o direito ao patrimônio cultural foi o Tratado de Roerich, 

consistente pacto de proteção a instituições artísticas, científicas e monumentos 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 263 

históricos, assinado em 1935. A denominação desse tratado, portanto, provém de 

uma homenagem ao russo e ativista Nikolai Konstantinovich Roerich (1874-1947), 

pacifista e um dos idealizadores deste documento firmado ainda sob a égide da Liga 

das Nações, anterior à própria Organização das Nações Unidas (ONU). 

 Consta que, preocupado com as ameaças sobre os bens culturais do 

planeta, Roerich publicou então uma proposta pioneira sobre a necessidade de um 

pacto internacional para proteção dos valores culturais, destacando a importância do 

assunto para a comunidade internacional levando isto ao conhecimento do governo 

russo e, posteriormente, internacionalmente. O Tratado de Roerich, assinado em 15 

de abril de 1935, na Casa Branca, sede do governo norte-americano, consagra o 

princípio da proteção da atividade e da produção cultural em âmbito global, 

estabelecendo sua salvaguarda tanto em tempos de paz quanto durante conflitos 

armados. Neste ponto, portanto, uma primeira ligação entre a proteção do 

patrimônio cultural e o direito internacional humanitário e suas previsões de 

salvaguarda em casos de guerras. 

O Pacto de Roerich se destaca por ser o pioneiro a declarar a necessidade, 

de todas as nações, de proteger os bens culturais e o patrimônio social, 

independentemente de a época ser de guerra ou paz; para além dos conflitos e 

problemas: assim como o são os direitos humanos e os direitos ambientais, cuja 

proteção independe de circunstâncias, ocasiões ou condicionantes.  Os bens e locais 

de relevância cultural são reconhecidos como zonas neutras, devendo ser preservados 

contra qualquer forma de agressão ou destruição.  

No Brasil, o Tratado de Roerich foi internalizado através do Decreto nº. 

1.087, de 08 de setembro de 1936, sob a batuta de Oswaldo Aranha e a ratificação de 

Getúlio Vargas. Interessante, então, perceber que o Tratado de Roerich constitui 

norma jurídica nacional anterior ao Decreto-Lei nº. 25, de 30 de novembro de 1937, 

que trata do procedimento de tombamento e da proteção do patrimônio histórico e 

artístico nacional. Nesse ínterim podemos dizer, então, tratar-se o Pacto de Roerich 

da primeira lei brasileira de proteção do patrimônio artístico e monumentos 

históricos. 

Para o respectivo Pacto, serão considerados neutros, e, como tais, 

respeitados e protegidos pelos beligerantes, os monumentos históricos, os museus e 

as instituições científicas, artísticas, educativas e culturais. Assim como de igual 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 264 

respeito e proteção deveriam ser dispensados ao pessoal dessas instituições. Por fim, 

conceder-se-á o mesmo cuidado e proteção aos monumentos históricos, museus, 

instituições científicas, artísticas, educativas e culturais, tanto em tempo de paz como 

de guerra. 

Embora muitas vezes, no presente e no passado, constatamos que as 

guerras e os conflitos, a dominação e a colonização procuraram dizimar pessoas e 

culturas, combatentes e todo o conhecimento tradicional daquele país, região ou 

grupo; praticando verdadeiros genocídios culturais é preciso sempre pensar na 

evolução e melhoria dos sistemas de proteção de direitos: como os direitos culturais. 

Nessa área, o Tratado de Roerich representou um avanço para um tema até então 

inexistente ou sem a devida atenção internacional. 

Nesse contexto, a Organização das Nações Unidas para a Educação, a 

Ciência e a Cultura (UNESCO), criada no ano de 1945, constitui a única agência 

especializada das Nações Unidas dotada de mandato específico para atuar no campo 

da cultura, o que a consagra como entidade de referência na formulação de conceitos, 

diretrizes e teorias voltadas à proteção e promoção do patrimônio cultural (CABRAL, 

2011, p. 03). Tal condição lhe confere especial legitimidade e visibilidade no cenário 

internacional, ampliando o alcance e a eficácia dos programas e iniciativas que 

desenvolve em parceria com os Estados-membros. 

Temos ainda no âmbito da sociedade internacional os seguintes 

documentos destinados à proteção do patrimônio internacional: Recomendação da 

UNESCO sobre a salvaguarda da cultura tradicional e popular, de 1989; a Declaração 

Universal da UNESCO sobre a Diversidade Cultural, de 2001; e a Declaração de 

Istambul, de 2002, aprovada pela Terceira Mesa Redonda de Ministros da Cultura. 

O conceito de Patrimônio Mundial destaca-se, entre as normativas da 

UNESCO, justamente por sua pretensão de aplicação universal: os sítios 

reconhecidos não pertencem apenas aos Estados em cujo território se situam, mas 

são considerados legado de todos os povos do mundo. O patrimônio mundial, nas 

diretrizes da UNESCO, pode ser classificado como um patrimônio natural ou como 

um patrimônio cultural; ou mesmo, como misto. Tudo isso conforme a Convenção 

para a Proteção do Patrimônio Mundial, Cultural e Natural, de 1972. 

Por essa convenção são considerados patrimônios naturais os  

monumentos  naturais  constituídos  por  formações  físicas  e  biológicas  ou  por  



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 265 

conjuntos  de  formações  de  valor  universal  excepcional  do  ponto  de  vista  

estético  ou  científico; as  formações  geológicas  e  fisiográficas,  e  as  zonas  

estritamente  delimitadas  que constituam habitat   de   espécies   animais   e   vegetais   

ameaçadas   de   valor   universal   excepcional do ponto de vista estético ou científico; 

e, os  sítios  naturais  ou  as  áreas  naturais  estritamente  delimitadas  detentoras  de  

valor  universal excepcional do ponto de vista da ciência, da conservação ou da beleza 

natural.  

O Brasil aderiu à Convenção de 1972 no ano de 1977, através do Decreto 

nº. 80.978; e, até o momento, alcançou a inscrição e o reconhecimento internacional 

de 24 (vinte e quatro) sítios na Lista do Patrimônio Mundial, distribuídos entre 15 

(quinze) sítios culturais, 08 (oito) sítios naturais e 01 (um) sítio misto. Em julho de 

2024, durante a 46ª sessão do Comitê do Patrimônio Mundial, realizada em Nova 

Délhi, foi aprovada ainda a inclusão do Parque Nacional dos Lençóis Maranhenses na 

referida lista elaborada pela UNESCO.  

Quanto à identificação do que seja patrimônio cultural, entende-se, pois, 

como sendo os monumentos as  obras  arquitetônicas,  esculturas  ou  pinturas  

monumentais,  objetos  ou  estruturas arqueológicas, inscrições, grutas e conjuntos de 

valor universal excepcional do ponto de vista da história, da arte ou da ciência; os  

conjuntos, isto é, os grupos  de  construções  isoladas  ou  reunidas,  que,  por  sua  

arquitetura, unidade ou integração à paisagem, têm valor universal excepcional do 

ponto de vista da história, da arte ou da ciência; e, os  sítios, ou seja,  obras  do  

homem  ou  obras  conjugadas  do  homem  e  da  natureza,  bem  como áreas,  que  

incluem  os  sítios  arqueológicos,  de  valor  universal  excepcional  do  ponto  de  

vista histórico, estético, etnológico ou antropológico.  

 Mais contemporaneamente, em Paris no ano de 2003, nasceu a 

Convenção para a Salvaguarda do Patrimônio Cultural Imaterial (Convention for the 

Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage), com natureza jurídica de soft 

law; porém, um importante paradigma na proteção internacional dos patrimônios 

culturais, tendo como objetivos: a salvaguarda do patrimônio cultural imaterial; o  

respeito  ao  patrimônio  cultural  imaterial  das  comunidades,  grupos  e  indivíduos  

envolvidos; a conscientização no plano local, nacional e internacional da importância 

do patrimônio cultural imaterial e de seu reconhecimento recíproco; a cooperação e a 

assistência internacionais. 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 266 

Conforme Noriko Aikawa (2004, p. 137) a UNESCO percorreu uma longa 

trajetória para finalmente assegurar em 2003, mesmo em meio a votos dissonantes 

ou contrários, a Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural 

Heritage. Este autor não foi somente um pesquisador e estudioso do tema, como 

professor da Universidade de Estudos Internacionais de Kanda (Japão) mas também 

por que foi um dos responsáveis pela Seção de Patrimônio Cultural Imateriais 

(Intangible Cultural Heritage Section), desde sua criação em 1992, na UNESCO. 

No Brasil esta Convenção para a Salvaguarda do Patrimônio Cultural 

Imaterial foi internalizada na legislação nacional através do Decreto Legislativo n°. 

22, de 01 de fevereiro de 2006; e, Decreto nº. 5.753, de 12 de abril de 2006, da 

Presidência da República. Para esta Convenção, o patrimônio cultural imaterial 

consiste em práticas, representações, expressões, conhecimentos e técnicas – junto 

com os instrumentos, objetos, artefatos e lugares culturais que lhes são associados - 

que as comunidades, os grupos e, em alguns casos, os indivíduos reconhecem como 

parte integrante de seu patrimônio cultural. Este patrimônio cultural imaterial, que 

se transmite de geração em geração, é constantemente recriado pelas comunidades e 

grupos em função de seu ambiente, de sua interação com a natureza e de sua história, 

gerando um sentimento de identidade e continuidade e contribuindo assim para 

promover o respeito à diversidade cultural e à criatividade humana.  

Outro documento relevante para a questão da proteção internacional dos 

bens e patrimônios culturais é a Convenção nº. 169 da Organização Internacional do 

Trabalho (OIT), sobre os povos indígenas e tribais. Trata-se de um documento 

adotado em Genebra, na Suíça, em 27 de junho de 1989 cuja entrada em vigor 

internacional ocorrera em 05 de setembro de 1991. No âmbito interno, foi aprovada 

pelo Decreto Legislativo nº. 143, de 20 de junho de 2002 e pelo Decreto nº. 5.051, de 

19 de abril de 2024. Sua vigência no plano interno foi ratificada pelo Decreto nº. 

10.088, de 05 de novembro de 2009. Esta Convenção erigiu o critério da 

autoidentificação da condição de membro de povo indígena, ou seja, a consciência de 

sua identidade indígena como fator de reconhecimento e proteção. 

A Convenção nº. 169 da OIT foi um marco no reconhecimento dos direitos 

dos povos indígenas e tribais, enquanto povos vulneráveis e historicamente 

discriminados e perseguidos. Por essas razões que é “(...) a única convenção 

internacional em vigor especificamente voltada a direitos dos povos indígenas, com 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 267 

foco especial na igualdade e combate à discriminação. A maior parte dos Estados que 

a ratificaram está na América Latina” (RAMOS, 2016, p. 814). Além de constituir 

importante instrumento jurídico-internacional de proteção à manifestação de 

reconhecimento desses que são grupo diretamente ligado à produção do patrimônio 

cultural imemorial. 

Por último, destacamos mais recentemente a Convenção sobre a Proteção 

e Promoção da Diversidade das Expressões Culturais, adotada pela UNESCO em 

2005, ratificado pelo Brasil por meio do Decreto Legislativo nº. 485, em 2006.  Esse 

documento reconhece a diversidade cultural como um patrimônio comum da 

humanidade e estabelece medidas para sua proteção e promoção.  

A Convenção procura criar um ambiente que permita às culturas florescer 

e interagir livremente, reconhecendo a natureza específica das atividades, bens e 

serviços culturais como veículos de identidade, valores e significados. No mais, 

pretende ainda promover o respeito pela diversidade das expressões culturais e a 

conscientização de seu valor nos planos local, nacional e internacional. Diversidade 

cultural, portanto, seria uma construção assentada sob os direitos humanos e as 

liberdades fundamentais das pessoas.  

A questão inovadora desta Convenção reside no reconhecimento de dois 

princípios-chave para a diversidade cultural: o acesso equitativo expressões culturais 

provenientes de todo o mundo e o acesso das culturas aos meios de expressão e de 

difusão; e, o princípio da abertura e do equilíbrio. Este último um mandado de ação 

aos Estados convocando-os a adotarem medidas para favorecer a diversidade das 

expressões culturais, os Estados buscarão promover, de modo apropriado, a abertura 

a outras culturas do mundo. 

 

Logos do Patrimônio Imaterial e Imemorial e o Direito Internacional dos 

Direitos Humanos: A ausência de proteção à Memória Social. 

 

O patrimônio cultural imaterial consiste em fonte de diversidade cultural e 

garantia de desenvolvimento sustentável. Nesse sentido, o patrimônio cultural 

imaterial compreende não apenas bens materiais ou manifestações visíveis, mas um 

amplo conjunto de práticas, saberes, modos de vida e expressões que estruturam a 

identidade de grupos e comunidades. Constituem, pois, “(...) as práticas que as 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 268 

comunidades, grupos e indivíduos reconhecem como seu próprio patrimônio. (...) É o 

que eles dizem que é.” (HAFSTEIN, 2007, p. 08). 

A valorização do patrimônio cultural, isto é, dessas heranças intangíveis, 

revela-se essencial para a promoção da diversidade cultural e para a preservação da 

memória coletiva, sobretudo em um contexto de crescentes pressões 

homogeneizadoras impostas pela globalização: onde tudo vira comércio ou 

mercadoria. Assim, a salvaguarda do patrimônio imaterial exige políticas públicas 

eficazes, mecanismos institucionais adequados e o fortalecimento da participação 

comunitária, garantindo que essas práticas culturais possam ser transmitidas às 

futuras gerações de forma viva e dinâmica, sem destruição ou descaracterização. 

O patrimônio cultural é composto não apenas por bens materiais, mas 

igualmente pelos elementos essenciais que representam a cultura viva das 

comunidades humanas, sua evolução e seu desenvolvimento contínuo. Inclui todos os 

elementos imateriais que são considerados, por uma determinada comunidade, como 

componentes fundamentais de sua identidade intrínseca, bem como de sua 

singularidade e distinção em relação a todos os demais grupos humanos. Em outras 

palavras, a cultura de um povo é constituída pela totalidade de elementos que 

expressam o cerne de sua idiossincrasia distintiva (LENZERINI, 2011, p. 102). Tudo 

àquilo que difere e diferencia um grupo ou comunidade das demais são, portanto, 

elementos de destaque e grande importância: merecem especial proteção, em sua 

originalidade e em sua integridade. 

Logo, o patrimônio cultural imaterial é aquele que se transmite de geração 

em geração, que é constantemente recriado pelas comunidades e grupos em função 

de seu ambiente, de sua interação com a natureza e de sua história, gerando um 

sentimento de identidade e continuidade; e, contribuindo assim para promover o 

respeito à diversidade cultural e à criatividade humana. Outro aspecto de destaque é 

que o patrimônio cultural imaterial tem estreita ligação com o desenvolvimento 

sustentável e representa uma de suas condicionantes.  

São exemplos, mas não se esgotam nessa identificação, como patrimônio 

cultural imaterial: as tradições e expressões orais, incluindo o idioma como veículo do 

patrimônio cultural imaterial; as expressões artísticas; as práticas sociais, rituais e 

atos festivos; os conhecimentos e práticas relacionados à natureza e ao universo; ou 

as técnicas artesanais tradicionais.  



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 269 

Para Frederico Lenzerini (2011, p. 108) alguns fatores centrais emergem de 

forma implícita ou explícita da definição prevista na Convenção sobre Patrimônio 

Cultural Imaterial (PCI) para a comunidade internacional. Esses fatores são, em 

particular: a) o autorreconhecimento, por parte das comunidades, grupos e 

indivíduos envolvidos, do PCI como parte integrante de seu patrimônio cultural; b) a 

recriação constante do PCI como resposta à evolução histórica e social das 

comunidades e grupos em questão; c) a profunda conexão do patrimônio em causa 

com a identidade idiossincrática de seus criadores e portadores; d) a condição de 

“autenticidade” como requisito implícito do PCI; e) a estreita inter-relação entre o 

PCI e os direitos humanos, sob uma dupla perspectiva: tanto como parâmetro 

normativo de legitimidade do patrimônio em questão quanto como instrumento de 

promoção do efetivo gozo dos direitos humanos.  

Quando procuramos falar da proteção internacional às memórias sociais e 

ao patrimônio cultural internacionais é preciso, imperiosamente, a identificação dos 

objetos sobre os quais recai a proteção da normativa internacional a fim de poder se 

estabelecer os limites de ação ou omissão das nações. Nesse aspecto se identificam 

como patrimônio cultural imaterial todas as práticas, representações, expressões, 

conhecimentos e técnicas - junto com os instrumentos, objetos, artefatos e lugares 

culturais que lhes são associados - que as comunidades, os grupos e, em alguns casos, 

os indivíduos reconhecem como parte integrante de seu patrimônio cultural. Não 

somos nós exteriores que devemos falar o que é não importante ao grupo ou 

comunidade produtora e detentora daquele saber imaterial, sobretudo, são eles que 

devem identificar e estabelecer o quê e por quê o são. A nós, exteriores – nacionais ou 

internacionais – cabe a ratificação desses conhecimentos e patrimônios concedendo 

as condições necessárias e suficientes para sua proteção e divulgação. 

Para o sociólogo francês Maurice Halbwachs, a memória é um fenômeno 

social (HALBWACHS, 2004). A memória social pode abranger a memória individual 

ou a memória coletiva e consiste, pois, no registro de fatos, acontecimentos ou 

registros significativos e relevantes para uma pessoa ou um conjunto de pessoas em 

determinado período. Em verdade, apesar de nosso conceito aqui relatado, sem 

dúvida, memória social consiste em conceito polissêmico, em que a própria distinção 

entre memória individual, coletiva e social se torna um problema (GONDAR, 2015). A 

teoria científica de Halbwachs diz que o ser humano não se lembra sozinho, assim, 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 270 

nossa memória e lembranças são produtos da sociedade em que vivemos (DA COSTA 

TORINO, 2013).  

Na América Latina, ainda que a realidade indígena seja plural, constituída 

por um mundo eminentemente diverso, emerge como exemplo de patrimônio 

cultural imemorial a categoria do Bem Viver (buen vivir), condensada na expressão 

de uma filosofia ética material autônoma, composta por exigências ético-políticas a 

determinar modos de vida comunitário, sob certos vieses epistêmicos conforme 

Enrique Dussel (SILVA; GUEDES, 2016, p. 03), garantindo a reprodução daquela 

pluralidade cultural diversa enquanto compartilha um núcleo de valores próprios aos 

saberes ancestrais indígenas, prescrevendo relações de complementariedade, 

harmonia e equilíbrio (MAMANI, 2010, p. 80) que escapam ao viés dominador do 

ego antropocêntrico histriônico e utilitarista da modernidade ocidental. 

Não obstante, conquanto a estrutura ancestral seja relevante para 

compreender as cosmovisões dos povos indígenas (MAMANI, 2010, p. 79), o próprio 

processo colonial impõe restrições históricas a um resgate incólume desses 

conhecimentos, fazendo com que o Bem Viver seja uma categoria resultante de 

processos dialéticos para com as relações de colonialidade/modernidade, já que 

impuseram à realidade indígena uma violenta submissão estrutural que, prolatada no 

tempo, implicaria em um gap geracional, quebrando o fluxo de herança daqueles 

saberes ancestrais (BAUTISTA, 2011, p. 108). Assim, necessário aportar que seria 

incabível que a definição última de patrimônio cultural imemorial flertasse com 

critérios analíticos puristas, pois aprofundaria a exclusão da exterioridade periférica 

marginalizada nas relações assimétricas do sistema-mundo, promovendo a 

continuidade da ineficácia normativa intrínseca dos direitos humanos, que agora se 

voltar à valorização da diversidade cultural. 

Em que pese a existência de expressões culturais autônomas como o Bem 

Viver na América Latina e o Ubuntu na África, bem como de tratados internacionais 

que visam à proteção dos bens culturais materiais e imateriais, dentre estes a própria 

memória dos povos indígenas e povos tradicionais, resta indiscutível a carência de 

normativas internacionais sobre a proteção de formas de valorização das memórias 

sociais – de um modo mais amplo e mais específico – como bens culturais universais 

de importância histórica, social e internacional. Cada vez que algum conhecimento 

tradicional associado, alguma prática ancestral, alguma lembrança pretérita, alguma 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 271 

memória regional não registrada; perdem-se ou caem nas areias do esquecimento 

muito de nossa origem enquanto integrantes de uma comunidade cultural, social e 

histórica se perdem. Perdemos parte significativa de nós mesmos e daquilo que nos 

ajudou a construir como seres humanos. 

Para Francesco Francioni (2011, p. 11) o direito internacional sobre a 

proteção do patrimônio cultural permanece confinado ao direito convencional (ao 

direito não vinculativo) ou amadureceu em um conjunto de regras consuetudinárias e 

princípios gerais aplicáveis independentemente do consentimento dos Estados em se 

vincularem a tratados ad hoc? E se um conjunto de normas gerais de direito 

internacional surgiu, ou está em processo de surgimento, qual é sua relação com 

outros ramos do direito internacional? Apesar da crescente relevância da cultura no 

discurso contemporâneo do direito internacional sobre pluralismo, multiculturalismo 

e choque de culturas, a resposta a essas questões têm sido bastante obscuras na 

prática internacional. 

Sem dúvida, as normas internacionais, portanto, ampliam o conjunto de 

definições sobre o que se entende por bem e patrimônio cultural. Contudo, a noção 

jurídica de bem cultural permanece uma “noção liminar”, ou seja, uma categoria que 

as normas jurídicas não conseguem definir de maneira autônoma, sendo necessário 

recorrer a outras disciplinas ou ciências. Essa “noção liminar” confere mobilidade ao 

conceito jurídico de bem cultural, permitindo que cada instrumento internacional 

apresente sua própria definição. Tais definições fazem referência, necessariamente, 

ao conceito de uma determinada cultura, o que em parte explica por que a ideia 

predominante de bem cultural — consolidada no período imediatamente posterior à 

Segunda Guerra Mundial, a partir de termos como “objetos históricos” ou “obras de 

arte” — ainda se apresenta de forma “desequilibrada”, isto é, marcada pela 

perspectiva euro-americana, enquanto ideias provenientes de outras culturas têm 

recebido atenção insuficiente (CASINI, 2018, p. 03). 

A crescente interrelação entre os direitos humanos e o direito do 

patrimônio cultural evidencia uma transformação significativa na concepção e na 

prática da proteção cultural no âmbito internacional. Nas últimas décadas, a 

salvaguarda das culturas vivas passou a constituir uma dimensão central do direito 

internacional do patrimônio cultural, refletindo um deslocamento do foco exclusivo 

nos bens materiais para o reconhecimento e valorização do patrimônio imaterial. 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 272 

Essa mudança está intimamente associada à consolidação do entendimento de que o 

direito de acessar, representar e preservar a cultura constitui um direito humano 

coletivo (FRANCIONI, 2011, p. 06).  

Essa nova concepção foi então fundamental a adoção da Convenção para a 

Salvaguarda do Patrimônio Cultural Imaterial, em 2003, instrumento que alcançou 

ampla aceitação internacional. Trata-se do primeiro tratado vinculativo – ainda eu de 

soft law – que amplia o escopo da proteção internacional para além dos bens 

culturais tangíveis, incorporando a tutela de manifestações orais e outras formas 

imateriais de expressão cultural. Isso sem desconsiderar a aplicação de medidas de 

salvaguarda do patrimônio cultural imaterial, onde cada Estado Parte deverá 

assegurar a participação mais ampla possível das comunidades, dos grupos e, quando 

cabível, dos indivíduos que criam, mantém e transmitem esse patrimônio e associá-

los ativamente à gestão do patrimônio. 

Os bens imemoriais, dentre eles a própria memória social, enquanto 

construção cultural e patrimônio mundial – para as presentes e futuras gerações – 

necessitam, portanto, de maior atenção das nações e da sociedade internacional. Sua 

proteção integral passa então, necessariamente, pelo seu reconhecimento, 

identificação, preservação e proteção: tanto internamente no espaço geográfico de 

cada país, quanto universalmente, como contributo para o conhecimento e 

experiência mundiais de nossas histórias e origens, práticas e saberes. 

Considerando a Convenção n°. 169 da OIT juntamente com a Convenção 

de Paris de 2003, temos que a consciência de sua identidade indígena ou tribal 

deverá ser considerada como critério fundamental para determinar os grupos aos que 

se aplicam. E, tendo em conta que medidas especiais e necessárias para salvaguardar 

as pessoas, as instituições, os bens e as culturas dos povos tradicionais, tribais e 

originários devem ser implementados pelos Estados, nacional e internacionalmente.  

Temos, então, que a ausência de normas jurídicas internas e tratados 

internacionais de proteção aos bens imemoriais representam, pois, (1) uma anomia 

legislativa e legiferante mais completa redundando em um vácuo protetivo e na 

ausência de formas e métodos de garantias e de proteção a essas práticas culturais; e, 

(2) que mesmo ante a ausência normativa mais protetiva, deve-se a partir desses dois 

tratados internacionais aplicar formas de interpretação extensivas para reconhecer a 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 273 

necessária e suficiente proteção aos patrimônio cultural imemorial condizente às 

memórias sociais de indivíduos, grupos e comunidades. 

 

Conclusão 

 

A proteção internacional do patrimônio — em suas distintas manifestações 

— constitui hoje um dos campos mais relevantes e sensíveis do Direito Internacional 

contemporâneo, em especial quando observada sob a lente dos direitos humanos. 

Conforme desenvolvido ao longo deste trabalho, o patrimônio protegido pela ordem 

internacional pode assumir feições naturais ou culturais, sendo este último um 

gênero do qual derivam espécies fundamentais: o patrimônio imaterial e o 

patrimônio imemorial. Ambas essas manifestações representam bens de valor 

universal e, como tal, demandam reconhecimento e tutela jurídica condizente com 

sua importância para a dignidade humana, a diversidade cultural e a coesão das 

memórias sociais. 

A trajetória normativa da proteção internacional do patrimônio evidencia 

um percurso de ampliação do escopo protetivo, desde o pioneiro Pacto de Roerich até 

instrumentos normativos como a Convenção da UNESCO para a Proteção do 

Patrimônio Mundial, Cultural e Natural (1972), a Convenção n.º 169 da OIT (1989), 

voltada à proteção dos povos indígenas e tribais, e a Convenção para a Salvaguarda 

do Patrimônio Cultural Imaterial (2003). Esses tratados consolidam um marco 

jurídico internacional que reconhece o valor da cultura em suas dimensões tangíveis e 

intangíveis, incorporando a proteção de práticas, tradições e expressões coletivas 

como elementos essenciais da identidade de povos e comunidades. 

Contudo, persiste ainda uma lacuna normativa relevante no que diz 

respeito à proteção explícita, expressa e específica da salvaguarda da memória social 

enquanto expressão do patrimônio imemorial. As memórias coletivas, especialmente 

aquelas vinculadas às experiências históricas de resistência, marginalização, 

sofrimento ou afirmação identitária, permanecem em grande medida fora do campo 

específico de proteção jurídica internacional. Essa ausência revela uma anomia na 

regulação internacional: enquanto o patrimônio cultural imaterial tem sido objeto de 

proteção e regulamentação, o patrimônio imemorial — profundamente enraizado nas 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 274 

memórias sociais originárias — ainda carece de tratamento jurídico próprio, eficiente 

e suficiente. 

Apesar dessa lacuna formal, argumenta-se que uma resposta jurídica 

eficaz pode e deve ser construída por meio de uma hermenêutica extensiva e 

integradora das normas já existentes. Tanto a Convenção nº. 169 da OIT quanto a 

Convenção de 2003 sobre o Patrimônio Cultural Imaterial contêm fundamentos 

suficientes para, mediante interpretação sistemática e teleológica, reconhecer a 

proteção da memória social como parte do escopo normativo desses instrumentos. 

Essa abordagem interpretativa se justifica não apenas pela lógica evolutiva do Direito 

Internacional dos Direitos Humanos, mas também pela centralidade da memória na 

constituição das identidades coletivas e no exercício do direito à cultura, ao território, 

à história e à autodeterminação. 

Desse modo, mesmo diante da ausência de um instrumento internacional 

específico e plenamente dedicado à proteção do patrimônio imemorial, é 

juridicamente viável — e eticamente necessário — adotar interpretações ampliativas 

que permitam enquadrar as memórias sociais como patrimônio protegido. Essa 

hermenêutica deve ser orientada pelos princípios da dignidade da pessoa humana, da 

pluralidade cultural e do respeito aos modos de vida dos grupos e comunidades 

tradicionais, especialmente povos indígenas, originários e tribais, cujas memórias e 

tradições compõem um patrimônio de valor inestimável para a humanidade, 

compondo a base de muitas teorias que reconhecem nos saberes ancestrais, as 

condições epistêmicas necessárias para a solução de problemas e contradições da 

modernidade. Em outras palavras, contendo o futuro da própria humanidade. 

Conclui-se, portanto, que o desafio contemporâneo não se limita à criação 

de novas normas, pois, embora seja recomendável a fim de possibilitar uma proteção 

específica, seria possível também a ativação interpretativa das normas já existentes, a 

fim de garantir uma proteção normativa plena e coerente ao patrimônio cultural 

imemorial. A memória social, como expressão fundante da identidade e da dignidade 

de grupos humanos, deve ser reconhecida como objeto de tutela jurídica 

internacional, integrando-se de forma orgânica ao corpus do Direito Internacional 

dos Direitos Humanos.  

Essa integração é condição essencial para a construção de uma ordem 

internacional verdadeiramente comprometida com a justiça cultural, a diversidade 



Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 275 

humana e a preservação das experiências históricas que constituem o legado comum 

da humanidade. 

 

Referências 

 

AIKAWA, Noriko. An Historical Overview of the Preparation of the UNESCO 
International Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural 
Heritage. Museum International, v. 56, 2004, p. 137–149. 

 

BAUTISTA, Rafael S. Hacia una constitución del sentido significativo del “vivir bien”. 
In Vivir Bien: ¿Paradigma no capitalista? Ivonne Farah H. Luciano Vasapollo. 
(Orgs.). La Paz: Plural, 2011, p. 93-124. 

 

BISCHOFF, James L. A proteção internacional do patrimônio cultural. Revista da 
Faculdade de Direito da UFRGS, n. 24, 2004, p. 191-218. 

 

BLAKE, Janet. On Defining the Cultural Heritage. International Comparative 
Law Quarterly, v. 49, 2000, Cambridge University Press, p. 61-85.  

 

CABRAL, Clara Bertrand. Patrimônio Cultural Imemorial: Convenção da 
UNESCO e seus contextos. Lisboa, Edições 70, 2011. 

 

CASINI, Lorenzo. The Future of (International) Cultural Heritage Law. 
International Journal of Constitutional Law,  2018, vol. 16, n. 1, pp. 1-10. 
Disponível em: The Future of (International) Cultural Heritage Law by Lorenzo 
Casini :: SSRN 

 

DA COSTA TORINO, Isabel.: "A memória social e a construção da identidade 
cultural: diálogos na contemporaneidade", en Contribuciones a las Ciencias 
Sociales, Diciembre 2013, www.eumed.net/rev/cccss/26/memoria-social.html 

 

FRANCIONI, Francesco. The Human Dimension of International Cultural Heritage 
Law: An Introduction. The European Journal of International Law, vol. 22, n. 1, 2011. 

 

GONDAR, J. Memória individual, memória coletiva, memoria social. Revista 
Morpheus - Estudos Interdisciplinares Em Memória Social, 7(13), 2015. 
Disponível em: http://www.seer.unirio.br/morpheus/article/view/4815. 

 

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=3183135
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=3183135
http://www.eumed.net/rev/cccss/26/memoria-social.html
http://www.seer.unirio.br/morpheus/article/view/4815


Revista Brasileira de História & Ciências Sociais – RBHCS 
Vol. 17 Nº 34, Jan - Jun de 2025 
Universidade Federal do Rio Grande – FURG 

 

 

 276 

GROIZARD, José L; SANTANA-GALLEGO, Maria.  The destruction of cultural 
heritage and international tourism: The case of the Arab countries. Journal of 
Cultural Heritage, v. 33, 2018, p. 285-292. 

 

HAFSTEIN, Valdimar Tr. Hafstein. Recognizing Intangible Cultural Heritage. 
Iceland, 2007, p. 08. Disponível em: ich.unesco.org/doc/src/00195-EN.pdf.  

 

HALBWACHS, Maurice.  Los marcos sociales de la memoria. Caracas, 
Anthropos Editorial, 2004. 

 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A Queda do Céu: Palavras de um xamã 
Yanomami. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

 

LENZERINI, Frederico. Intangible Cultural Heritage: The Living Culture of Peoples. 
The European Journal of International Law, v. 22, n. 1, 2011, p. 101-120. 

      

MAMANI, Fernando Huanacuni. Buen Vivir / Vivir Bien: filosofía, políticas, 
estrategias y experiencias regionales andinas. Lima: CAOI, 2010. Disponível em: 
<https://dhls.hegoa.ehu.eus/documents/5182>.  

 

MERRYMAN, John Henry. Two Ways of Thinking About Cultural Property. The 
American Journal of International Law, Vol. 80, No. 4. (Oct., 1986), pp. 831-
853. 

 

RAMOS, André de Carvalho. Curso de Direitos Humanos. 03 ed. São Paulo: 
Saraiva, 2016. 

 

SILVA, Klaus Pereira da; GUEDES, Ana Lucia. Buen Vivir Andino: Resistência e/ou 
alternativa ao modelo hegemônico de desenvolvimento. Cadernos EBAPE, v. 14, n. 
3,  Rio de Janeiro, 2017. 

 

Recebido em Junho de 2025 
Aprovado em Julho de 2025 

https://ich.unesco.org/doc/src/00195-EN.pdf

