
O sorriso das masculinidades negras traz felicidade? 
 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

247 

 
O SORRISO DAS MASCULINIDADES NEGRAS TRAZ FELICIDADE? 

 

¿LA SONRISA DE LAS MASCULINIDADES NEGRAS TRAE 

FELICIDAD?  

 

DOES THE SMILE OF BLACK MASCULINITIES BRING HAPPINESS?  

 

Deivi Ferreira da Silva Matos1 

Daniel de Souza Campos2 

 

 

RESUMO 
Neste ensaio, tomamos como reflexões a trajetória dos homens negros na diáspora a 
partir de duas conexões que circunscrevem o existir dessas masculinidades: a política de 
morte e as estratégias de (re)sistências criadas por esses homens. Esta proposta parte do 
diálogo com perspectivas que versam sobre masculinidades negras, intersecionados por 
raça e gênero, interrelacionados com violência, afetividade, paternidade e construção de 
projetos de felicidade e denúncia do racismo antinegro através da música. Para a partir 
dessas problematizações promover um debate centrado nessas intersecções e na forma 
como as masculinidades negras são construídas em (e por) relações e dispositivos 
culturais, em uma sociabilidade marcada pela estruturação colonial, branca e 
cisheteropatriarcal. O exercício metodológico e ético de construção de uma narrativa de 
caráter contra hegemônico é permeado por dificuldade e incertezas, mas também por 
surpresas e aprendizados para questionar as estruturas que insistem em (in)visibilizar o 
Bem Viver para os homens negros.  
PALAVRAS-CHAVE: Masculinidades negras. Genocidio, Felicidade. Resistencia.  

 
RESUMEN 

En este ensayo, reflexionamos sobre la trayectoria de los hombres negros en la diáspora 
a través de dos conexiones que delimitan la existencia de estas masculinidades: las 
políticas de la muerte y las estrategias de (re)sistencia creadas por estos hombres. Esta 
propuesta surge de un diálogo con perspectivas que abordan las masculinidades negras, 
intersectadas por la raza y el género, interrelacionadas con la violencia, el afecto, la 

 
1 Mestre em Serviço Social. Professor Substituto da Escola de Serviço Social da Universidade Federal do 
Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, Brasil.  
2 Doutor em Serviço Social. Professor Adjunto da Escola de Serviço Social da Universidade Federal do 
Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, Brasil. 



 
 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

248 

paternidad y la construcción de proyectos de felicidad y la denuncia del racismo anti-
negro a través de la música. A partir de estas problematizaciones, promovemos un 
debate centrado en estas intersecciones y en cómo las masculinidades negras se 
construyen en (y por) las relaciones y dispositivos culturales, en una sociabilidad 
marcada por estructuras coloniales, blancas y cisheteropatriarcales. El ejercicio 
metodológico y ético de construir una narrativa contrahegemónica está permeado de 
dificultades e incertidumbres, pero también de sorpresas y lecciones aprendidas, 
desafiando las estructuras que insisten en (in)visibilizar el Buen Vivir para los hombres 
negros. 
PALABRAS-CLAVE: Masculinidades negras. Genocidio. Felicidad. Resistencia. 
 
ABSTRACT 
In this essay, we reflect on the trajectory of Black men in the diaspora through two 
connections that circumscribe the existence of these masculinities: the politics of death 
and the strategies of (re)sistance created by these men. This proposal stems from a 
dialogue with perspectives that address Black masculinities, intersected by race and 
gender, interrelated with violence, affection, fatherhood, and the construction of projects 
of happiness and denunciation of anti-Black racism through music. Based on these 
problematizations, we promote a debate centered on these intersections and on how 
Black masculinities are constructed in (and by) cultural relations and devices, in a 
sociability marked by colonial, white, and cisheteropatriarchal structures. The 
methodological and ethical exercise of constructing a counter-hegemonic narrative is 
permeated by difficulties and uncertainties, but also by surprises and lessons learned, 
challenging the structures that insist on (in)visibilizing the Good Life for Black men. 
KEYWORDS: Black masculinities. Genocide. Happiness. Resistance. 
 

 

 

* * * 
Beijo a mão que me condena  

A ser sempre desgraçado  
Obedeço ao meu destino 
Respeito o poder do fado  

Que eu ame tanto 
Sem ser amado 

Sou infeliz  
Sou desgraçado. 

Padre José Maurício Nunes Garcia 
 

Introdução  

Para pensarmos em projetos de felicidade para os homens negros, é preciso de 

antemão posicionarmos dois eixos que fundam a trajetória e experiência dos homens 

negros na diáspora. A primeira delas, diz respeito a política de extermínio e ao 

genocídio, que tem se colocado na vida dos homens negros e seus descendentes desde 

os anos de 1500. Uma grande aposta que sequestrou seus ancestrais e os obrigou a 

empregar a sua força de trabalho para construir uma riqueza da qual estes e seus 



O sorriso das masculinidades negras traz felicidade? 
 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

249 

descendentes jamais usufruiriam.  Aqui nos cabe informar que a média de vida dos 

negros escravizados nesse período era de sete e no máximo dez anos de vida 

(Nascimento 2016). Além das péssimas condições de trabalho com jornadas que 

duravam mais de 16 horas de trabalho braçal e sem descanso, os negros escravizados 

enfrentavam carências de alimentação e sucumbiam à proliferação de diversas doenças, 

ocasionando um número elevado de óbitos e amputações.   

O segundo eixo versa sobre o caráter da resistência negra que estes homens 

tinham (e precisavam ter) desde o período colonial e que contribuiu para que a 

instituição da escravidão fosse derrubada. Esse povo construiu uma série de estratégias 

de resistências para manter alguma conexão ancestral, mas sobretudo para enfrentar a 

estrutura escravocrata que se impunha fortemente, ou seja, a capoeira enquanto arma de 

luta, os quilombos enquanto organizações políticas de acolhimento e de organização 

estruturadas para a luta, a destruição de máquinas e equipamentos que corroíam o seu 

povo em um grande moinho de gastar gente negra, além do cântico e da dança 

(Nascimento, 2016). 

Para dar mais fundamentação a esta argumentação, achamos importante trazer 

uma carta datada de 1789 onde negros insurgentes da fazenda de Santana, em Ilhéus na 

Bahia após matarem seu mestre de açúcar propõem um tratado de paz, junto ao “seu 

senhor”. Neste documento os negros insurgentes pontuam uma série de reinvindicações 

para retornarem as suas atividades laborais, tais como: redução da jornada de trabalho 

de 16 horas; um serviço no qual os homens empreguem mais a força do que as 

mulheres; a eleição de novos feitores. Outro ponto relevante abordado nesta carta diz 

respeito à reivindicação de brincar, folgar e cantar. 

 
Meu senhor, nos queremos pás e não queremos guerra; Se meu Senhor 
também quizer a nossa pás há de ser nesta conformidade, se quizer estar pello 
que nós quizermos saber [...] Poderemos plantar nosso arros onde quizermos 
e em qualq pausem darmos parte pª isso. A estar por todos os artigos a cima, 
e concedermos estar sempre de posse da ferramenta, estamos pontos pª 
servir-mos como dantes, por que não queremos seguir os ini costumes dos 
mais engenhos. Podemos brincar, folgar, e cantar em todos os tempos que 
quizermos sem que nos empeça e ne seja precizo licenza (Moura, 2022, p. 
86). 

   

   Assim, a possibilidade de inscrever esse conhecimento pelo ato de escrever e 

por sob descrição de experiências e análises, como o presente ensaio, inclusive, passa a 

ser um ato político e que manifesta o profissional e o pessoal, o político e o direito a 

felicidade (Kilomba, 2019). Como falar de masculinidades negras de modo a perseguir 



 
 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

250 

o sujeito e não fugir dos predicados? Como falar de masculinidades negras sem cair no 

abismo da dicotomização colonial que elege ora o privilégio, ora a subordinação como 

escopos mutuamente excludentes e como chaves rígidas e exclusivas para destas 

posicionalidades de gênero e raça? Como falar da vida e felicidade quando estamos 

debatendo masculinidades negras? (Conrado e Ribeiro, 2017). 

Conforme Moura (2022) para entendermos as relações sociais de sociedades como 

a nossa, marcadas pelo colonialismo, é imprescindível entender que os conceitos de 

classe e raça são indissociáveis. Essas dimensões são dispositivos essenciais para a 

dominação, e ambas dão o tom tanto das relações como das formas de rebeldia negra 

que serão assumidas. 
A objetividade do processo histórico deve ser procurada na análise cuidadosa 
do desdobramento da aventura humana através do tempo, cuja lógica – a 
lógica da história – está inscrita na ação de seus protagonistas. Ela não é 
linear, nem o processo histórico é externo à ação dos agentes sociais e às suas 
lutas, mas intrínsecas a eles, determinada por eles e por sua consciência 
histórica e social (Moura, 2022, p. 24). 

 
Esses homens oprimidos marcados por uma violência histórica e estrutural, têm 

nessa práxis rebelde3 desenvolvido formas de pensar e de criar outro tipo de 

sociabilidade. Para Moura (2020) o desenvolvimento da consciência social, se dá para 

além da percepção do campo imediato da realidade vivida pelo oprimido. A consciência 

abrange um conhecimento aprofundado das relações sociais, além da realidade 

complexa das diversas camadas da imediaticidade da dominação. 

Essa consciência crítica das condições de vida em que os negros estavam 

inseridos no período colonial, são materializados em diversos cânticos populares da 

sociedade brasileira conforme pontuou Nascimento (2016, p. 58): “SOLO: Engenho 

novo está p´ra moer! CORO: Trabalhar até morrer! Ô trabalhar, ô trabalhar, olé! 

Trabalhar até morrer” (2016, p.58).  

     Partimos da premissa de que a música como forma de expressão do 

desenvolvimento de uma consciência crítica sempre foi um forte elemento presente nas 

reinvindicações da população negra. Ao longo dos séculos observamos essa forma de 

expressão artística sendo empregada como meio de requisitar o direito de ser feliz. 

Felicidade no sentido de ter o direito a existência, o direito à vida, à saúde, ao lazer a 

 
3 Práxis negra como categoria que é simultaneamente a explicação científica de um acontecimento, de 
uma realidade e o resgatar dos nexos que constituem esta realidade e consideramos que investigar e 
analisar os efeitos das resistências negras na organização social do Brasil é também resgatar a nossa verve 
resistência como elemento identitário, mas principalmente como catalisador de transformações 
democráticas e significativas na realidade.(Procópio, 2017, p. 29). 



O sorriso das masculinidades negras traz felicidade? 
 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

251 

cultura e a manifestação religiosa livre de preconceitos, violência e discriminação.   

Todavia, a violência, enquanto elemento fundante das relações sociais brasileiras, 

quando retratada no período colonial muitas vezes aparece com uma roupagem 

naturalizada, como se fosse um elemento obrigatório desse tipo de sociedade. Santos 

(2022) refuta essa ideia e afirma que a violência, as práticas de tortura e o genocídio dos 

povos originários e da população negra africana foi uma escolha. Para a autora essas 

escolhas foram feitas pela classe dominante da época, e foram questionadas inúmeras 

vezes. Percebe-se desta forma que a preocupação da classe dominante brasileira, a 

contar do período colonial, sempre foi o lucro e a exploração, o bem-estar dos negros e 

indígenas não interessava.  

De fato, produzir e potencializar projetos de felicidade para a população negra, 

sem atentar para o racismo estrutural que condiciona a experiência de ser negro à 

condição de sub-humanidade, não seria uma forma de manutenção do racismo 

antinegro, que fixa a população negra na zona do não ser que tem como função 

primordial sustentar a colonialidade e o sistema capitalista neoliberal? 

Trouxemos esta informação para salientar que o racismo, que tem se 

materializado sobre homens e mulheres negras, não surgiu ao acaso. Ele tem um 

período que vai fundamentar a base de existência, assim como a sua incorporação pela 

estrutura social. Para Santos (2022) e Munanga (2004) o racismo ganha cientificidade 

ao longo do século XVIII e XIX e continua sendo efetivado na contemporaneidade. 
 

Negro drama: o processo de desumanização do Ser negro no Brasil 

Seu nome era Evaldo Rosa. Homem negro de 51 anos, o músico no dia 7 de abril 

(domingo) de 2019, optou por sair com sua família para passear. No entanto, a sua 

diversão não foi permitida, pois antes de chegar ao destino pretendido, Evaldo e sua 

família (esposa, filhos e sogro), tiveram seu carro fuzilado por 62 tiros disparados por 

militares do exército. Os militares fizeram a suposição de que o carro que a família Rosa 

ocupava era um carro de traficantes em fuga (Ministério Público Federal, 2023). Evaldo 

devido a fatalidade, foi a óbito. O genocídio da população negra brasileira é uma 

política de morte que conforme o Rapper Emicida (2023) aponta na letra de sua música 

(Ismália) “80 tiros te lembram que existe pele alva e pele alvo”.  

O genocídio do negro brasileiro segundo Nascimento, (2016) se caracteriza como 

o uso de práticas sistemáticas de violências tais como (aniquilamento, violência 

psíquica e física). Essas práticas são criadas de forma planejadas para a extinção 



 
 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

252 

cultural, político ou econômica de um grupo. Para esta obra, optamos por utilizar a 

categoria de genocídio em diáspora utilizada por Almeida (2014). A autora se pauta em 

Vargas (2010), para inferir que as múltiplas desigualdades sociais que atinge a 

população negra, focadas em realizar práticas de terror racial e de genocídio são 

características fundantes da nossa formação social. Para Vargas (2010) na diáspora, 

nega-se o direito da população negra a viver na sua plenitude como cidadãos ou seres 

humanos. Nessa linha de raciocínio, o autor entende que o genocídio forja a base de 

onde as diversas manifestações da negritude são construídas e desenhadas. 

Segundo o Atlas da Violência (Cerqueira et al, 2024), o número de pessoas negras 

vítimas de violência correspondeu à 76,5% das vítimas mortas por violência letal no 

Brasil4, ao cruzarmos estes dados com o percentual de homens jovens vítimas de 

violência, o número corresponde à 86,7%. Esses indicadores nos permitem inferir que a 

maioria dos jovens mortos por violência, em nosso país podem ser homens pretos e 

pardos. O músico negro assassinado pelo Exército, é a materialidade daquilo que 

Procópio (2017) define como racismo estrutural. 

 
Nossas considerações tomam o racismo como elemento estrutural de uma 
racionalidade instituída para ser a norma de compreensão e manutenção das 
relações sociais. Afirmar que o racismo é estrutural implica pensá-lo como 
sendo relativo ao fundamento das sociedades ocidentais contemporâneas, o 
que abrange as dimensões da economia, da política e da cultura (Procópio, 
2017, p. 30). 

 
Partindo da pensadora, entendemos que analisar como o racismo se materializa 

nas relações sociais da sociedade brasileira e impacta no genocídio e nas condições de 

vida concreta de homens negros é fundamental. Nessa chave analítica, é possível 

considerar como o racismo se forja como elemento constructo das masculinidades 

negras. Para Procópio (2017, p. 31) o racismo também é estruturante, pois ele opera 

como elemento dinâmico que nas palavras da autora “favorece, condiciona e mantém 

um tipo específico de racionalidade. É um agente expressivo que articulado a outros, 

como o patriarcado e o sexismo, impede a erosão das relações de exploração e das 

condições de desigualdades”. 

 
4 “Quando lidamos com a violência contra pessoas negras, no recorte da segurança pública, ainda 
precisamos, mesmo frente às evidências que os dados nos trazem, indicar e problematizar a existência de 
um padrão recorrente de tratamento diferenciado, sob o risco de contribuirmos para a sua naturalização”. 
E naturalizar que a violência letal esteja endereçada à população negra equivale a não reconhecer que há 
uma arquitetura estatal que sustenta essa dinâmica. Ou seja, nessa leitura, são tidos como inexistentes 
tanto a maior vulnerabilidade negra à violência quanto a responsabilidade do Estado Brasileiro nessa 
questão (IPEA, 2025, p. 73).  



O sorriso das masculinidades negras traz felicidade? 
 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

253 

Desde o período colonial, homens negros, lutam insistentemente para provar que 

são seres dotados de humanidade. No entanto, devido a uma série de atos de processos 

antinegros essa humanidade lhes é negada.  

Nessa esteira, hooks (2022) afirma que é necessário refletir de maneira crítica 

sobre o nosso passado, para defender os nossos corpos das inúmeras violências raciais 

que contribuem para que nossos corpos sejam tratados como objeto de morte. 

Outrossim, devido ao racismo ser uma tecnologia de controle social sobre corpos 

negros, é importante debatermos e analisarmos como ele vem se reatualizando ao longo 

dos séculos. De acordo com Mbembe (2014, p.31), “seria erróneo pensar que saímos 

definitivamente deste regime, do qual o comércio negreiro e, depois a colónia de 

plantação ou simplesmente de exploração foram o panorama originário”, elementos que 

foram indispensáveis a construção do modo de produção capitalista.    

Embora homens negros tenham um histórico perene de dor, desde o período 

colonial, esses mesmos homens, tentam abolir com esse sofrimento que lhes foi dado. 

Desde o início da escravização, os africanos e seus descendentes confrontam essa 

instituição de sofrimento construída sob o símbolo da não humanidade. 

 
[...] eles recorreram a várias formas de protesto e recusa daquela condição 
que lhes fora imposta, entre as quais se incluíam o suicídio, o crime, a fuga, a 
insurreição, a revolta. O afrodescendente escravizado praticou, ainda a forma 
não violenta ou pacifista de manifestar sua inconformidade com o sistema. 
Foi o mais triste e trágico típico de rejeição - o banzo. O africano era afetado 
por uma patética paralisação da vontade de viver, uma perda definitiva de 
toda e qualquer esperança. Faltavam-lhes as energias, e assim ele, silencioso 
no seu desespero crescente, ia morrendo aos poucos, se acabando lentamente 
(Nascimento, 2016, p. 71). 

 
Essas várias formas de negar o sistema e de não se submeter a esse esquema de 

dominação e de perca de humanidade era a forma que o negro dinamizava o sistema e se 

afirmava como sujeito histórico (Moura, 2022). Para Moura (2022, p. 20) havia uma 

dualidade no ser escravo, pois se o mesmo de um lado era coisa, do outro ele era ser, 

isso se dava devido ao fato de que “[...] por mais desumana que fosse a escravidão, ele 

não perdia, pelo menos não totalmente, a sua inferioridade humana. E isso era suficiente 

para que, ao querer negar-se como escravo, criasse movimentos de negação ao sistema”. 

Mediante a todo esse sistema que se colocou na vida de homens negros durante 

mais de 300 anos no período colonial e tem se aprofundado com a marginalização da 

população negra na sociedade de classes moderna, é importante tecermos o seguinte 

questionamento a partir da letra de Sorriso Negro, magistralmente interpretada por Dona 



 
 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

254 

Ivone Lara: “Um sorriso negro traz felicidade? Em uma sociedade marcada e forjada 

pelo racismo, é possível o homem negro ter a felicidade em sua plenitude?” Para 

respondermos a esse questionamento utilizaremos cantores negros de diversos estilos 

musicais que trazem essas problematizações em seus versos e cantos.  

Em 1994 Cidinho e Doca lançavam o “Rap da felicidade”. Cidinho e Doca, dois 

homens negros através de seus versos reivindicavam o direito a felicidade, e o direito de 

o povo negro favelado ser tratado com respeito e dignidade pelas autoridades 

governamentais, sobretudo as forças de segurança pública do Estado. 

 
Eu só quero é ser feliz. Andar tranquilamente na favela onde eu nasci, é. E 
poder me orgulhar. E ter a consciência que o pobre tem seu lugar. Mas eu só 
quero é ser feliz, feliz, feliz, feliz, feliz ... Onde eu nasci, han! E poder me 
orgulhar. E ter consciência que o pobre tem seu lugar (Cidinho e Doca, 
1994). 

 
 

Para hooks (2022), homens negros são inscritos na modernidade por meio do 

símbolo do temor e do não amor, para a autora esses são os símbolos dados aos homens 

negros na cultura do patriarcado supremacista branco capitalista. Segundo a pensadora 

se homens negros fossem amados, estes homens poderiam construir um caminho 

diferente não centralizado somente no drama e no sofrimento. Eles poderiam expectar 

algo além de uma vida confinada, ou marcada pela violência. Esses homens segundo a 

autora “poderiam se imaginar além da repressão” (hooks, 2022, p. 34).  No “Rap da 

Felicidade”, os compositores da música tentam vislumbrar como seria uma vida sem 

repressão, sem violência e sem medo. E vão além problematizam o tratamento 

diferenciado que as autoridades públicas dão a pessoas brancas de maior poder 

aquisitivo e aos pobres negros moradores de favela. 
 

Minha cara autoridade, eu já não sei o que fazer. Com tanta violência eu 
sinto medo de viver, pois moro na favela e sou muito desrespeitado, a 
tristeza e alegria aqui caminham lado a lado. Eu faço uma oração para uma 
santa protetora, mas sou interrompido à tiros de metralhadora. Enquanto os 
ricos moram numa casa grande e bela. O pobre é humilhado, esculachado na 
favela, já não aguento mais essa onda de violência só peço a autoridade um 
pouco mais de competência (Cidinho e Doca, 1994). 

 
As relações sociais na sociedade brasileira marcadas pelo racismo estrutural e 

estruturante arrolam o homem negro numa zona de não-ser. Para Fanon (2008) o negro 

não é um homem, pois está em desacordo com o modelo de humanidade universal. Ou 

seja, o modelo de homem europeu, que tem o homem branco ocidental como referencial 



O sorriso das masculinidades negras traz felicidade? 
 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

255 

de humanidade e racionalidade. “Há uma zona de não-ser, uma região 

extraordinariamente estéril e árida [...] onde um autêntico ressurgimento pode 

acontecer” (Fanon, 2008, p.26).  

O autor vai além e dá a definição do que entende por homem. “O homem é um 

sim vibrando com as harmonias cósmicas. Desenraizado, disperso, confuso, condenado 

a ver se dissolverem, uma após as outras as verdades que elaborou” (Fanon, p. 26). No 

entanto o negro na concepção do autor devido a uma série de violências não consegue 

atingir esse referencial, pois se construiu numa sociedade de onde é necessário retirá-lo.  

Pondo o autor em diálogo com hooks (2022), homens negros por inúmeras vezes 

são condicionados a uma prisão mental, da qual são incapazes de descobrir uma saída. 

Esse fenômeno ocorre porque na cultura patriarcal capitalista, todos os homens possuem 

um papel limitado que restringe e confina as suas capacidades. E quando esses 

elementos são interseccionados com raça e classe, percebe-se que homens negros “[...] 

suportam as piores imposições da identidade patriarcal masculina de gênero” (hooks, 

2022, p. 34). No Brasil quando analisamos os indicadores de desigualdades sócio raciais 

observamos que negros figuram os piores números. O que pode impactar no fato de 

homens negros não possuírem, ou não terem condições de buscar a felicidade plena. 

Em pesquisa recente realizada pela Associação de Mobilidade e Tecnologia 

(AMOBITEC) em conjunto com o Centro Brasileiro de Análise e Planejamento 

(CEBRAP). 68% dos trabalhadores entregadores de aplicativo se autodeclaram negros, 

esse número procede de uma constelação de pouco mais de 1,2 milhões de entregadores 

de aplicativos que existem no país. Esse perfil também é maioria quando recortado para 

os motoristas de aplicativos dos quais 62% se autodeclaram negros (Associação de 

Mobilidade e Tecnologia, 2023). 

Estamos falando de um universo expressivo da população de homens negros que 

está fora do mercado de trabalho formal. Inseridos na erosão do trabalho contratado e 

regulamentado, no século XXI, esses homens não têm acesso aos direitos sociais e 

trabalhistas básicos, como aposentadoria, o Fundo de Garantia do Tempo de Serviço 

(FGTS), auxílio-doença, licença paternidade. Se ficarem doentes são forçados a parar de 

trabalhar, perdendo integralmente sua fonte de renda (Antunes, 2011). 

Para Mbembe (2014) o capitalismo neoliberal, funda um novo modelo de homem. 

Esse protótipo humano é caracterizado por serem nômades do trabalho, “[...] se, ontem, 

o drama, do sujeito era ser explorado pelo capital, hoje, a tragédia [...] é não poder já ser 

explorado de todo, é ser objeto de humilhação numa humanidade supérflua, entregue ao 



 
 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

256 

abandono” (Mbembe, 2014, p.27).  

Parte destes homens para o autor, não possuem mais utilidade ao capital, logo, se 

constituem como corpos descartáveis. O indivíduo do capital neoliberal é um indivíduo 

novo, “sujeito do mercado e da dívida”, incluído numa lógica político-econômica necro. 

Para homens negros que não conseguem vender a sua força de trabalho ao capital, o 

descarte da sua mão-de-obra significa morte, ou encarceramento em massa. 

Outro campo em que os homens negros estão inseridos e que carece de atenção é a 

educação, devido ao alto índice de evasão escolar da população negra. Uma pesquisa 

realizada pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), no ano de 2019, 

constatou que 71,7% dos jovens que deixaram de frequentar a escola antes de completar 

o ciclo da educação básica se autodeclaram negros.  

Nos anos iniciais compreendidos entre o 1º e o 5º ano, a permanência de crianças 

de ambas as raças permanecem iguais 95%. No entanto, no segundo ciclo do ensino 

fundamental esses números, possuem disparidades sociorraciais. 

Com relação ao final do ensino fundamental: 89,3% das meninas de 11 a 14 anos 

estão matriculadas na escola enquanto o número de meninos equivale a 85,8% desse 

público. A média de frequência escolar, se dá entre brancos 90,4% e negros 85,8%. 

Ocorre um processo silencioso de evasão escolar de homens negros, que tem suas raízes 

no racismo histórico, e esse processo pouco é debatido pelas autoridades da Política de 

Educação. Carneiro (2005) categoriza processos como esse de epistemicídio, a autora 

descreve esse processo por ser um: 

 
[...] banimento social a exclusão das oportunidades educacionais, o principal 
ativo para a mobilidade social no país. Nessa dinâmica, o aparelho 
educacional tem se constituído, de forma quase absoluta, para os racialmente 
inferiorizados, como fonte de múltiplos processos de aniquilamento da 
capacidade cognitiva e da confiança intelectual. É fenômeno que ocorre pelo 
rebaixamento da autoestima que o racismo e a discriminação provocam no 
cotidiano escolar; pela negação aos negros da condição de sujeitos de 
conhecimento, por meio da desvalorização, negação ou ocultamento das 
contribuições do Continente Africano e da diáspora africana ao patrimônio 
cultural da humanidade; pela imposição do embranquecimento cultural e pela 
produção do fracasso e evasão escolar (Carneiro, 2005, p. 96). 

 

A educação em um país de cidadania escassa como o Brasil, se configura como 

uma das fontes para uma possível ascensão social. Quando observamos indicadores 

sociais que apontam que estes homens no segundo ciclo do fundamental, iniciam o 

processo de abandono escolar, significa dizer que a dificuldade de acesso a serviços 

essenciais se coloca desde muito cedo para esse público. Homens negros deixam de 



O sorriso das masculinidades negras traz felicidade? 
 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

257 

frequentar a escola porque precisam trabalhar para completar a renda de suas famílias, 

ou, por algum motivo se tornaram chefes de família prematuramente e isso, terá 

impactos sérios no seu futuro. 

Homens afrodescendentes passam por um estigma negativo que atenta sobre a sua 

masculinidade. Negros precisam sempre dar o melhor de si, e cumprir como o ditado 

popular de que por ser negro “Ele precisa ser duas vezes melhor”. É fundamental 

compreender as masculinidades negras por meio de uma análise interseccional pois, 

“[...] dentro do emaranhado de raça, gênero e classe entre outros, que persistem os 

mecanismos que reproduzem nossa morte, nossa subtração existencial. E essa operação 

é viva, movente e dialeticamente voltada para a anulação” (hooks, 2022, p. 23).  O 

grupo de Rap “Racionais Mc” traz a problematização com relação a necessidade do 

negro ser duas vezes melhor.  

 
Desde cedo a mãe da gente fala assim: 'filho, por você ser preto, você tem 
que ser duas vezes melhor.' Aí passado alguns anos eu pensei: Como fazer 
duas vezes melhor, se você tá pelo menos cem vezes atrasado pela 
escravidão, pela história, pelo preconceito, pelos traumas, pelas psicoses... 
por tudo que aconteceu? duas vezes melhor como? Ou melhora ou ser o 
melhor ou o pior de uma vez (Racionais MC, 2015). 

    

Ao longo da música Mano Brow, compositor dos Racionais faz uma denúncia 

sinalizando o quanto o racismo aliado ao capitalismo incide na construção social do ser 

negro. “o capitalismo me obrigou a ser bem-sucedido, acredito que o sonho de todo 

pobre, é ser rico” (Racionais MC, 2015). O título do Rap representa um grande 

paradigma para homens negros no Brasil, “A vida é um desafio”.  

A vida para homens negros é um desafio devido aos inúmeros estigmas raciais, 

preconceitos e violências que se colocam sobre seus corpos, violências essas que os 

impedem de atingirem ou viveram a plenitude do ser. Os rappers brasileiros na música 

trazem a importância de homens negros não perderem a capacidade de sonhar e 

acreditar. Uma questão importante é refletir se de fato é possível dentro dessa sociedade 

que não humaniza corpos negros, acreditar, sonhar e ter uma felicidade plena.   

  
O patriarcado supremacista branco capitalista imperialista é um sistema inter-
relacionado de dominação que nunca empoderará de maneira plena os 
homens negros. Neste momento, esse sistema está linchando simbolicamente 
massas de homens negros, sufocando a vida deles, ao lhes tornar quase 
impossível o aprendizado de habilidades básicas de leitura e escrita na 
infância; ao promover o vício como sistema de livre iniciativa que trabalha 
para fornecer riqueza inédita para poucos e um consolo breve da dor coletiva 
para muitos; ao submetê-los ao desemprego generalizado e à contínua atração 



 
 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

258 

psicológica a comportamentos masculinos patriarcais que acarretam riscos de 
morte (hooks, 2022, p. 36). 

 

A Constituição Federal de 1988, a chamada Constituição Cidadã em seu primeiro 

Título que disserta sobre “Os Princípios Fundamentais” defendem que são objetivos 

fundamentais da República Federativa do Brasil: 

 
I - Construir uma sociedade livre, justa e solidária; [...] III - erradicar a 
pobreza e a marginalização e reduzir as desigualdades sociais e regionais; IV 
- promover o bem de todos, sem preconceitos de origem, raça, sexo, cor, 
idade e quaisquer outras formas de discriminação. (Brasil, 1988, p.01) 

 
 

Quando refletimos sobre a materialidade desses objetivos na vida de homens 

negros, observamos que eles quando postos em defrontação com a realidade social, não 

conseguem ser materializados. Isso se dá devido a esses homens estarem inseridos numa 

democracia burguesa, que transmite a falsa ideia de que todos são iguais e livres. 

Entretanto na realidade social de homens e mulheres negras esses valores defendidos de 

liberdade e igualdade, não se consolidam, pois, a população negra é marcada antes de 

tudo pelo racismo estrutural e estruturante. 

Mesmo quando homens negros assumem o modelo de masculinidade do modo de 

produção capitalista, caracterizada pela virilidade, violência, o de ser o “macho alfa”, 

ele sofre condenação, pois no caso dele pesa o “mito do negro inferior” (Fanon, 2008). 

Uma inferioridade que foi historicamente incutida na sociedade pela branquitude, que 

faz com que a sociedade tenha a leitura de que o homem negro é o “preguiçoso”, o 

“mulherengo”, o “malandro” o “mal pai”, o “cachaceiro”. 

Percebemos que existem uma série de estigmas que não vão permitir que o 

indivíduo negro, tenha passibilidade na sociedade burguesa, mesmo que tente 

incorporar o modelo de masculinidade branca hegemônica. 

Buscando apontar como se inicia o processo de desumanização do ser negro nas 

sociedades colonizadas, Fanon (2008), traz elementos importantes para a reflexão. 

Segundo o autor, se o padrão hegemônico de humanidade é o branco, o negro vai se 

utilizar de dispositivos sociais na busca de tentar se embranquecer. Pois, em 

determinado momento devido ao processo de não reconhecimento da sua humanidade, 

homens e mulheres negras iniciam um processo de sofrimento psíquico por não 

atenderem aos padrões estéticos estabelecidos.   

 



O sorriso das masculinidades negras traz felicidade? 
 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

259 

Se ele é malgaxe, é porque o branco chegou, e se, em um dado momento da 
sua história, ele foi levado a se questionar se era ou não um homem, é que lhe 
contestavam sua humanidade. Em outras palavras, começo a sofrer por não 
ser branco, na medida que o homem branco me impõe uma discriminação, 
faz de mim um colonizado, me extirpa qualquer valor, qualquer 
originalidade, pretende que seja um parasita no mundo, que é preciso que eu 
acompanhe o mais rapidamente possível o mundo branco, “que sou uma 
besta fera, que meu povo e eu somos um esterco ambulante, repugnantemente 
fornecedor de cana macia e de algodão sedoso, que não tenho nada a fazer no 
mundo”. Então tentarei simplesmente fazer-me branco, isto é, obrigarei o 
branco a reconhecer minha humanidade (Fanon, 2008, p. 94). 

 

É preciso olharmos para a estrutura social do capitalismo, que tem forjado as 

masculinidades hegemônicas e buscarmos formas de conscientizar o inconsciente, no 

sentido de agir pela luta de modificação das estruturas sociais. Pois, o verdadeiro 

fundamento do conflito que contribui para que as masculinidades negras não sejam lidas 

como humanas, compreende a estrutura e a superestrutura do modo de produção 

capitalista.  

Nessa guisa teórica trazemos o pensamento de Mbembe (2014) que refere que o 

homem do capitalismo neoliberal, difere muito do da primeira industrialização. Para o 

pensador, o homem do neoliberalismo é um indivíduo preso em seu desejo, um ser que 

a sua felicidade depende da necessidade de se reinventar publicamente, e oferecer a sua 

vida íntima ao mercado. Seu Jorge, cantor negro, problematiza o quanto as 

desigualdades sociais do capitalismo impedem o homem negro de ter uma vida digna. 

 
Se eu pudesse eu dava um toque em meu destino. Não seria um peregrino 
nesse imenso mundo cão. Nem o bom menino que vendeu limão e, trabalhou 
na feira pra comprar seu pão ... Não aprendia as maldades que essa vida tem. 
Mataria a minha fome sem ter que roubar ninguém. Juro que nem conhecia a 
famosa FUNABEM. Onde foi a minha morada desde os tempos de neném. É 
ruim acordar de madrugada pra vender bala no trem. Se eu pudesse eu tocava 
em meu destino ... Hoje eu seria alguém (Seu Jorge, 2005). 

 

 Pondo o cantor em diálogo com Moura (1994), compreendemos que o racismo 

tem sido uma tecnologia de controle social secular, que ao longo da história tem 

colocado homens e mulheres negras num lugar de desprestígio, enquanto homens e 

mulheres da elite branca numa zona de privilégios. Na contemporaneidade o racismo 

tem se renovado como tecnologia social de dominação. E esse fator tem contribuído 

para que homens negros sejam os mais assassinados pela necropolítica, as maiores 

vítimas de um processo que não permite que esses homens exerçam o direito de 

paternar. 



 
 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

260 

De acordo com Fanon (2008), é preciso que o negro seja retirado desse universo 

em que ele sofre uma série de aberrações afetivas. Uma série de violências que o 

impedem de ter uma cidadania plena, pois em todos os ciclos da vida, da infância a 

juventude esse homem é violentado passando por aquilo que Fanon (1961) categorizou 

como violência atmosférica. Essa categoria cunhada pelo autor, aponta que nas 

sociedades que foram colonizadas, ocorre uma violência que corre, e percorre toda a 

parte e no caso dos negros ela se faz presente em todos os níveis e ciclos da vida e que 

se iniciam na gestação, sobretudo quando pensamos os inúmeros casos de violência 

obstétrica contra mulheres negras. Seu Jorge 2005, na letra da música “Problema 

Social”, advoga poeticamente que se outras oportunidades fossem dadas ao homem 

negro a sua vivência, poderia ter sido outra.     

 
Se eu pudesse eu tocava em meu destino. Hoje eu seria alguém ... Seria eu 
um intelectual. Mas como não tive chance de ter estudado em colégio legal. 
Muitos me chamam pivete, mas poucos me deram um apoio moral. Se eu 
pudesse eu não seria um problema social. Se eu pudesse eu não seria um 
problema social (Seu Jorge, 2005). 
 
 

 Se o racismo não fosse estrutural, e o homem negro não passasse por inúmeros 

processos de racismo antinegro, outro modus vivendis poderia ser vislumbrado por esses 

homens. Desta forma o negro poderia atingir ou viver a chamada cidadania plena, onde 

o direito a felicidade está incutido.  Para Faustino (2014) homens negros, não se 

constituem como homens de verdade, devido as barreiras sociais objetivas e subjetivas 

que são oferecidas a estes homens na sociedade colonial. Para o pensador, homens 

negros não dispõem dos recursos sociais para atender aos padrões de masculinidades 

hegemônicos.  

Acreditamos que seja de fundamental importância compreender o racismo como 

um multiplicador ideológico. Para Moura (1994) o racismo serviu de recurso para 

expandir o império das nações dominadoras que lucravam com o tráfico atlântico de 

negros escravizados e tem se reatualizado e sido empregado como justificativa para a 

continuação dos crimes e violências raciais praticadas contra a população negra.  Desta 

forma, a rebeldia, ou seja, a negação sistemática desse modelo de sociedade tem se 

constituído como prática de resistência secular de homens e mulheres negras para negar 

o racismo enquanto arma de dominação.  

 

 



O sorriso das masculinidades negras traz felicidade? 
 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

261 

Considerações Finais 

 

Este ensaio não buscou fazer um check list das etapas que compõem a 

construção de um projeto de felicidade para homens negros na diáspora. Longe de ser 

um roteiro a ser seguido como modelo, é mais uma tentativa de apontar como a 

população negra vem denunciando e re(existindo) as múltiplas formas de construção do 

racismo antinegro.  

No percurso dessa reflexão, percebemos que a cultura, a religião, a luta, a arte e 

a música são repertórios simbólicos negros imprescindíveis. Além do mais, pode-se 

constatar na história do Brasil um conjunto de movimentos sociais em que os homens 

negros lideraram, como na Imprensa Negra, na Frente Negra Brasileira, na União dos 

Homens de Cor, no Teatro Experimental do Negro, dentre outros. Quebrando 

estereótipos e sendo aquilo que o mundo branco não previu e não queria: senhores de si. 

Todos com forte e indispensável presença das mulheres negras. 

Uma das sínteses possíveis sobre a potência de pesquisas que acionam a 

narratividade a partir de um questionamento voltado para análise da resistência dos 

homens negros na diáspora pode ser dialogada com os versos da música Agradecendo a 

Deus, interpretada por Leandro Sapucai: “Tantos perigos já passei. Campo minado 

atravessei... Balas perdidas nunca me encontraram. Meu patrimônio está aqui. É esse 

dom que Deus me deu. Maus tempos, ventos. Nunca me levaram” (2010). 

E por isso navegar nos versos de denúncia e resistência pode significar ir ao 

encontro de dilemas, limites, mas também saídas criativas para cuidar e garantir a 

existência e o direito à felicidade dos homens negros hoje, amanhã e sempre! 

 

Referências  

Almeida, Magali da Silva. Desumanização da população negra: genocídio como 
princípio tácito do capitalismo. EM PAUTA (RIO DE JANEIRO), v. 12, p. 131-154, 
2014. 

 
Amobitec. Com dados inéditos de 99, iFood, Uber e Zé Delivery, pesquisa mostra quem 
são e quanto ganham motoristas e entregadores no Brasil. Disponível em: 
https://amobitec.org/com-dados-ineditos-de-99-ifood-uber-e-ze-delivery-pesquisa-
mostra-quem-sao-e-quanto-ganham-motoristas-e-entregadores-no-brasil. Acesso em: 7 
jun. 2024. 

 

https://amobitec.org/com-dados-ineditos-de-99-ifood-uber-e-ze-delivery-pesquisa-mostra-quem-sao-e-quanto-ganham-motoristas-e-entregadores-no-brasil
https://amobitec.org/com-dados-ineditos-de-99-ifood-uber-e-ze-delivery-pesquisa-mostra-quem-sao-e-quanto-ganham-motoristas-e-entregadores-no-brasil


 
 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

262 

Antunes, Ricardo. Os modos de ser da informalidade: rumo a uma nova era da 
precarização estrutural do trabalho? Serviço Social e Sociedade., São Paulo, n. 107, p. 
405-419, 2011. 

 
Brasil. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em  05 mai. 
2025. 

 
Carneiro, Sueli. A Construção do Outro como Não-Ser como fundamento do Ser.  
Feusp. 339.f. 2005 (Tese de doutorado). São Paulo, 2005. 

 
Cidinho e Doca. Rap da Felicidade. Rio de Janeiro: Columbia, 1994. 
 
Conrado, Monica Prado e Ribeiro, Allan Augusto. M. Homem Negro, Negro Homem: 
masculinidades e feminismo negro em debate. Revista Estudos Feministas, 25(1), 73–
97, 2017. 

 
Fanon, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: UFBA, 2008. 

 
Fanon, Frantz. Os Condenados da Terra. Lisboa: Editora ULISSEIA limitada. Tradução 
de SERAFIM FERREIRA, Capa de SEBASTIÃO RODRIGUES. Transcrição: João 
Filipe Freitas, 1961.  

 
Faustino, Deivison Nkosi. O Pênis sem o falo: algumas reflexões sobre homens negros, 
masculinidades e racismo. In: BLAY, E, V. (Org) Feminismos e Masculinidades: novos 
caminhos para enfrentar a violência contra a mulher. São Paulo: Cultura Acadêmica, p. 
75-104, 2014.  

 
Frazão, Dilva. Biografia de José Maurício Nunes Garcia. Disponível em: 
https://www.ebiografia.com/jose_mauricio_nunes_garcia. Acesso em: 15 jun. 2025. 

 
hooks, bell. A gente é da Hora homens negros e masculinidades. São Paulo: Editora 
Elefante, 2022. 

 
Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). Desigualdades Sociais por Cor 
ou Raça no Brasil, n. 41. 2019. Disponível em: 
https://ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/25844-desigualdades-sociais-por-cor-
ou-raca.html. Acesso em: 02 abr.2022. 

 
Ipea. Atlas da Violência 2019. Disponível em: 
https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/download/19/atlas-da-violencia-2019. Acessado 
em: 20 dez. 2022. 

 
Kilomba, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de 
Janeiro: Editora Cobogó, 2019. 244 p. 

 
Leandro SApucahy. Agradecendo a Deus. Disponível em: 
https://www.letras.com.br/leandro-sapucahy/agradecendo-a-deus. Acesso em: 30 jul. 
2025. 

 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
https://www.ebiografia.com/jose_mauricio_nunes_garcia
https://ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/25844-desigualdades-sociais-por-cor-ou-raca.html
https://ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/25844-desigualdades-sociais-por-cor-ou-raca.html
https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/download/19/atlas-da-violencia-2019
https://www.letras.com.br/leandro-sapucahy/agradecendo-a-deus


O sorriso das masculinidades negras traz felicidade? 
 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, n. 2, p. 247-263, 2025.       E-ISSN: 2358-8853        

 

263 

Mbembe, Achile. Crítica da razão negra. 1ª ed.- São Paulo: Antígona, 2014. 
 

Ministério Público Federal. MPF defende responsabilização civil da União por morte 
de músico. Disponível em: https://www.mpf.mp.br/rj/sala-de-imprensa/noticias-rj/mpf-
defende-responsabilizacao-civil-da-uniao-por-morte-de-musico. Acesso em: 14 jun. 
2025.  

 
Moura, Clóvis. Rebeliões da Senzala: quilombos, insurreições, guerrilhas. 6. ed. - São 
Paulo: Anita Garibaldi, 2020. 

 
Moura, Clóvis. Os quilombos e a rebelião negra. São Paulo: Editora Dandara, 2022. 

 
Moura, Clóvis. O Racismo como arma de dominação. 1994. Revista Princípios nº 34, 
ago-out 1994, pág. 28-38.  

 
Munanga, Kabengele. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, 
identidade e etnia. In: Programa de educação sobre o negro na sociedade brasileira [S.l: 
s.n.], 2004. 

 
Nascimento, Abdias. O Genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 
mascarado. 3. Ed. São Paulo: Perspectiva, 2016. 

 
Procópio, Ana Paula. O contrário de casa grande não é senzala. É quilombo! A 
categoria práxis negra no pensamento de Clóvis Moura. 2017. 291f. Tese (de 
doutorado), Programa de Pós-Graduação em Serviço Social. Universidade Federal do 
Rio de Janeiro. Rio de Janeiro, 2017. 

 
Racionais MC. A vida é um desafio. São Paulo: 2015. Disponível em: 
https://www.letras.mus.br/racionais-mcs/66802. Acesso em:  27 jun. 2025. 

 
Ribeiro, Darcy. O Povo Brasileiro a formação e o sentido do Brasil. São Paulo: 
Companhia de Bolso, 2006. 

 
Santos. Ynaê Lopes dos. Racismo Brasileiro: Uma história da formação do país.  São 
Paulo: Todavia, 2022. 

 
Seu Jorge. Problema Social. 2005. Disponível em:  https://www.letras.mus.br/seu-
jorge/456890. Acesso em: 15 jul. 2025. 

 
Vargas, João Costa. A diáspora negra como genocídio: Brasil, Estados Unidos ou uma 
geografia supranacional da morte e suas alternativas. Revista da ABPN, v. 1, n. 2, 
jul./out. 2010. Disponível em: http://www.abpn.org.br/Revista/ 
index.php/edicoes/article/view/90. Acesso em: 12 mai. 2025. 

 

 
Recebido em agosto de 2025.  

Aprovado em outubro de 2025. 

 

https://www.mpf.mp.br/rj/sala-de-imprensa/noticias-rj/mpf-defende-responsabilizacao-civil-da-uniao-por-morte-de-musico
https://www.mpf.mp.br/rj/sala-de-imprensa/noticias-rj/mpf-defende-responsabilizacao-civil-da-uniao-por-morte-de-musico
https://www.letras.mus.br/racionais-mcs/66802
https://www.letras.mus.br/seu-jorge/456890
https://www.letras.mus.br/seu-jorge/456890
http://www.abpn.org.br/Revista/

