
Entrevista Marlécio Maknamara 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

11 

 
DOSSIÊ ESTUDOS CULTURAIS E CURRÍCULO CULTURAL NÃO 

ESCOLAR: MÚLTIPLOS ARTEFATOS EM INVESTIGAÇÃO 

 

ENTREVISTA MARLÉCIO MAKNAMARA 

 

 

Por Paula Regina Costa Ribeiro1, Danilo Araujo de Oliveira 2, Joanalira 

Corpes Magalhães3, Juliana Ribeiro de Vargas4, Carin Klein5 e Luciano Nascimento 

Corsino6 

 

 

Nesse dossiê convidamos o Prof. Dr. Marlécio Maknamara que possui uma 

trajetória profissional e acadêmica consolidada no campo dos Estudos Culturais e do 

Currículo, em destaque as produções de currículo cultural.  Marlécio ao longo das várias 

perguntas que realizamos nos conta sobre suas experiências, suas redes de pesquisa, seus 

e suas interlocutores/as teóricos e nos provoca a pensar sobre temas e conceitos que têm 

na contemporaneidade sido foco de pesquisas e publicações a saber:  currículo cultural 

 
1 Professora titular do Instituto de Educação e do Programa de Pós-Graduação Educação em Ciências da 
Universidade Federal do Rio Grande – Furg. Pós-doutora pela Escola de Educação de Coimbra. Editora da 
Revista Diversidade e Educação. Líder do Grupo de Pesquisa Sexualidade e Escola (Gese), atuando 
principalmente nos seguintes temas: corpos, gêneros e sexualidades. Bolsista produtividade 1C do CNPq. 
2Doutor em Educação (UFMG). Professor Adjunto da Universidade Federal do Maranhão. Líder do grupo 
de pesquisa Questões e Políticas de Currículo. Membro do Grupo de Estudos e Pesquisas em Currículos e 
Culturas (GECC) e do Observatório da Juventude, Maranhão, MA, Brasil. 
3 Professora Associada do Instituto de Educação e do Programa de Pós-Graduação Educação em Ciências 
da Universidade Federal do Rio Grande – Furg. Pós-doutora em Educação. Editora da Revista Diversidade 
e Educação. Vice-líder do Grupo de Pesquisa Sexualidade e Escola (Gese), Rio Grande, RS, Brasil.  
4 Professora da Faculdade de Educação e do Programa de Pós-Graduação Educação da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Pós-doutora em Educação. Porto Alegre, RS, Brasil. 
5 Doutora em Educação. Professora colaboradora no PPGEDU/Ulbra, Estudante de pós-doutorado na 
UFRGS. 
6 Professor do Instituto Federal do Rio Grande do Sul (IFRS) e professor colaborador no Programa de Pós-
Graduação em Educação da Universidade Federal do Rio Grande do Sul (PPGEDU/UFRGS). Pós-doutor 
em Educação e Ciências Sociais pela Universidade Estadual de Campinas (Unicamp). Líder do Grupo de 
Estudos e Pesquisas em Educação, Antirracismo, Gênero e Juventude (GEPEA/IFRS)  



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

12 

não escolar, artefatos culturais, pedagogias culturais não escolares. Vale dizer, que 

contamos com a sua brilhante participação em uma das aulas da disciplina ofertada. 

Provocadas/os por Jorge Larrosa que nos coloca que “o importante não é que nós 

saibamos do texto o que nós pensamos do texto, mas o que – com o texto, ou contra o 

texto ou a partir do texto – nós sejamos capazes de pensar” (1998, p. 177)7, desejamos 

que os/as leitores/as aproveitem muito essa potente entrevista do querido e generoso 

Marlécio a fim de que possamos pensar, problematizar e discutir sobre tais temáticas. 

 

1. Gostaríamos que você nos relatasse o que considera importante sobre sua 

trajetória acadêmica e profissional, as relações estabelecidas nesse contexto e quais 

implicações dessa trajetória para o desenvolvimento de suas investigações atuais 

relacionadas aos Estudos Culturais e aos currículos culturais não escolares. 

Permita-me agradecer a oportunidade dessa entrevista na Diversidade & 

Educação. Sendo um periódico do Programa de Pós-Graduação em Educação em 

Ciências da FURG e vinculado ao GESE, simboliza algo, muito, muito importante pra 

mim. Aceitar o convite foi alegre e também com senso de imensa responsabilidade. Em 

primeiro lugar, minha trajetória acadêmica e profissional inicia com a vida de um 

estudante de origem popular que conseguiu produzir um percurso improvável em direção 

ao êxito escolar e à ascensão social. Em segundo lugar, nessa trajetória levo a sério aceitar 

o risco no sentido lispectoriano: não por liberdade arbitrária ou arrogância, mas por ser 

essa uma questão minha na relação com a máxima freudiana “torna tua a herança de teus 

pais”. Vejo os cargos, funções e projetos assumidos; os grupos e redes de pesquisa 

nacionais e internacionais que tenho ajudado a compor; o privilégio de aprender, 

contribuir e criar com vários grupos e instituições nacionais e internacionais, tudo isso 

vejo como decorrências de uma trajetória que planejei construir e qualificar, dia a dia, 

incansavelmente, até hoje e adiante. Em terceiro lugar, considero também importante 

retomar o que escrevi no prefácio ao livro que Constantin Xypas organizou em 2020 (Da 

luta pelo saber à construção do êxito escolar: narrativas de professores de origem 

popular que obtiveram Mestrado e Doutorado): atravessado pelo Pai Nosso dos 

Trabalhadores desde a infância em Natal, “o resultado da minha luta hoje, como 

orientador de Mestrado e de Doutorado em universidades públicas federais, é um 

 
7 LARROSA, Jorge. Sobre a lição. In: LARROSA, Jorge. Pedagogia Profana: danças, piruetas e 
mascaradas. 5. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 1998. p. 173 – 183.  

 



Entrevista Marlécio Maknamara 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

13 

professor que ajuda outras pessoas de origem popular a ascender através dos estudos”. 

Como forma de me relacionar com o que tudo isso implica, inspirado nos estudos e 

escritos de Jorge Larrosa, tenho procurado reivindicar a experiência em minha forma de 

produzir conhecimento em educação: não dar à experiência o lugar que a ciência moderna 

lhe deu e procurar dignificar e reivindicar em pesquisa a subjetividade, a incerteza, a 

provisoriedade, o corpo, a fugacidade, a finitude, a vida, como disse certa vez (em O que 

Joana e Janaína têm a ensinar para o Ensino de Biologia). 

 

2. A partir de tuas pesquisas e estudos, quais os entendimentos que vens 

construindo sobre currículo cultural e pedagogias não escolares? O que ficou e o que 

mudou desde que escreveu sua tese sobre o currículo do forró eletrônico? 

Entendo que embora sejam muito próximas e trabalhem sinergicamente, a 

pedagogia e o currículo de um artefato cultural não são a mesma coisa: não basta dizer 

somente e indistintamente que um artefato cultural “comporta um tipo de pedagogia e de 

currículo culturais” ou que nele “há uma pedagogia, um determinado tipo de currículo 

que opera através de”, ou que “há práticas, instâncias e artefatos culturais que estão nos 

ensinando”, tal como não foi incomum quando os Estudos Culturais em Educação ainda 

se firmavam no Brasil. A pesquisa que gerou minha tese foi muito inspirada nas 

produções e traduções de Tomaz Tadeu da Silva e de sua primeira geração de 

doutorandos/as e mestrandos/as no campo pós-crítico. Ele, precursor do campo dos 

Estudos Culturais em Educação aqui no Brasil, foi orientador de Marlucy Paraíso, minha 

querida orientadora de doutoramento. Na tese, ao “considerar o conteúdo e a força dos 

investimentos realizados por diferentes artefatos da cultura contemporânea”, parto da 

noção de “máquinas de ensinar”. Olhando retrospectivamente, essa noção vinda de Henry 

Giroux a mim era mais clara, àquela época, para evidenciar o funcionamento, os 

ensinamentos e possíveis efeitos do currículo do forró eletrônico. A edição que tenho de 

“Territórios contestados”, de onde li o texto de Giroux, é do mesmo ano (2001) em que 

Marlucy denunciou “uma miríade de pedagogias penetrando na vida cotidiana de maneira 

extrínseca à escola” (A produção do currículo na televisão: que discurso é esse?), o me 

fez chegar à noção de pedagogias culturais e operar com ela na tese, de 2008 a 2011. Em 

2017, Paula Andrade e Marisa Costa apontaram (Nos rastros do conceito de pedagogias 

culturais: invenção, disseminação e usos) o pioneirismo de Giroux quanto a “pedagogias 

culturais” e para o deslocamento desse conceito: de uma ênfase denuncista do que aliena 

e oprime a uma visão otimista e experimental do sedutor e produtivo nessas pedagogias.  



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

14 

Sobre a segunda questão, uma coisa que fica, para mim, é o que Lawrence 

Grossberg mostrou a título de dissecção do “coração dos Estudos Culturais”: esse campo 

se estabeleceu como uma forma singular de fazer o trabalho intelectual, tendo a vida 

social das ideias como seu foco de interesse, operando a partir de uma sensibilidade ao 

fato de que a cultura disponibiliza um tipo distinto de conhecimento (poético, metafórico, 

intuitivo e subjetivo) que organiza o sentimento e nos dá acesso à textura da vida como é 

(ou pode) ser vivida em nossos dias. Na esteira desse entendimento, outra coisa na qual é 

interessante persistir, já que foi um horizonte que os Estudos Culturais tomaram e 

advogam para si, seria atentar à transformação das estruturas de poder, entendendo a 

composição e os efeitos de seus elementos, não só relativamente às práticas com nossos 

objetos de estudo mas também ao próprio funcionamento do campo no Brasil. No que diz 

respeito às práticas, ter investigado o currículo do forró eletrônico marcou uma inflexão 

em minha trajetória profissional, levando-me a desenvolver e querer orientar estudos 

discursivos de práticas de formação docente e de currículos em seus efeitos sobre a 

produção de sujeitos. Minha tese sobre o currículo do forró eletrônico, além de ter 

evidenciado e problematizado diferentes discursos e elementos discursivos a demandar e 

produzir posições de sujeito em um artefato cultural, também gerou alguns produtos: um 

guia teórico-metodológico para explorar cruzamentos entre música e educação em 

perspectiva pós-crítica, um guia teórico-metodológico para investigações sobre produção 

discursiva da natureza em desenhos animados, um manifesto problematizando 

cruzamentos entre nordestinidade e educação ambiental. No que diz respeito à 

transformação das estruturas de poder no funcionamento do campo no Brasil, a Rede de 

Estudos Culturais em Educação do Nordeste (RECENE), criada em 2024 e liderada pela 

UFPB e UFRPE/FUNDAJ, tem sido um elemento provocador, impulsionador e 

catalisador dessa felizmente sempre possível transformação.    

 

3. Qual sua concepção de artefato cultural? Qual importância dessa 

compreensão para nossas investigações no campo educacional e curricular? 

Vamos começar pela importância da compreensão. Não é de agora que minhas 

atividades de pesquisa se encontram com instituições conhecidas como “de educação não-

formal” e com locais de aprendizagem considerados “anômalos”. A noção de anomalia 

foi empregada por Elizabeth Ellsworth para locais cujas pedagogias são peculiares, 

irregulares, anormais ou difíceis de inteligir, se vistas desde o centro de discursos e 

práticas canônicos em educação. Ela reforça o que Shirley Steinberg e Joe Kincheloe 



Entrevista Marlécio Maknamara 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

15 

(Cultura Infantil: a construção corporativa da infância) definiram como áreas 

pedagógicas ou de aprendizado: locais “onde o poder é organizado e difundido”, partindo 

de uma noção ampliada de pedagogia como qualquer processo que se ajuste ao desejo, 

apreenda a imaginação e modifique a percepção de quem aprende. Por outro lado, também 

não é novidade recorrer às chamadas instituições “de educação não-formal” para procurar 

ensinar e fazer aprender. Mas Karla Saraiva e Júlio Groppa (Os paradoxos da forma 

escolar na Contemporaneidade) identificam um “imperativo de que a escola tradicional 

não seria mais adequada e que seus modos de utilizar o espaço e o tempo deveriam ser 

revistos”, na mesma sociedade cada vez mais “pedagogizada”, que sem precedentes 

efetiva um espraiamento de iniciativas com intencionalidades pedagógicas para além do 

escopo escolar, sociedade que direciona à aprendizagem uma miríade de instâncias que 

deveriam ser de ócio e lazer. Ora, isso é de uma importância tal que arriscaria chamar de 

acontecimento pedagógico, no sentido foucaultiano de “acontecimento”. É notório que 

docentes têm privilegiado instituições não-escolares, seja para complementar ou até 

confrontar sua formação inicial, seja para ampliar oportunidades de ensino-aprendizagem 

com estudantes. Há toda uma “rede de comentários” a defender diferenciais, benefícios e 

vantagens que o não-escolar poderia oferecer à educação.  

Todo esse alastramento e otimismo, todo esse tom celebratório, intensificam nossa 

necessidade de atenção quanto ao que se pode aprender com tais artefatos culturais, 

possibilidade que vai além de qualquer vantagem instrucional e didática reconhecível pela 

comunidade escolar: para mim, essa torção na inteligibilidade do “fazer aprender” em 

termos de “vontade de sujeito” é que requer os conceitos de artefato cultural e de 

pedagogia cultural. Tenho significado “artefato cultural” como qualquer produto cultural 

passível de pedagogização. A pedagogização não é a arte de conduzir, mas a condução 

em si, a entrada em um processo voltado à condução. A arte de conduzir é a própria 

pedagogia. O distintivo de uma prática social do tipo pedagógica é que uma pedagogia 

conduz ensinando e ensina conduzindo. Um artefato cultural exerce pedagogia quando se 

dá a ver conduzindo: ensinando formas de sentir, perceber, significar e compor com as 

coisas de seu tempo. Por isso, tenho gostado de pensar pedagogia cultural como a 

capacidade de ensinar e vontade de fazer aprender de um artefato cultural, não pelo 

suposto aditivo instrucional e didático dele, mas por suas formas de influenciar a cultura 

e, assim, nossas vidas. Pedagogias culturais procuram estimular sensações, favorecer 

percepções e proporcionar aprendizagens nos moldes de uma cultura, concorrendo para 

processos de subjetivação. A formulação desses dois conceitos com os quais tenho 



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

16 

operado deve muito ao que elaborei para debatermos junto ao GESE/FURG (em agosto 

de 2023) e ao GECC/UFMG (em setembro de 2023). Agradeço a esses dois grupos que 

sempre foram tão estimulantes e acolhedores comigo. 

 

4. Nesses movimentos de pesquisa, que estratégias e ferramentas metodológicas 

tens utilizado para análise e discussões dessas temáticas? 

São estratégias e ferramentas metodológicas todas inspiradas nas teorizações pós-

críticas em educação, referencial que possibilita esquadrinhar, analisar, compor e fabular 

com feitos e efeitos de artefatos, pedagogias e currículos culturais. As teorias pós-críticas 

operam com uma noção ampliada de cultura, de tal modo que é possível estender o 

pedagógico para além dos muros escolares e considerar que diferentes artefatos têm 

currículo, exercem pedagogias e produzem sujeitos, o que possibilita ressignificar o que 

temos entendido por educação, currículo, pedagogia e sujeito. São teorias que destacam 

a imersão e fabricação de vidas em um emaranhado de relações e práticas sociais 

engendradas discursivamente, além de evidenciar os variados artefatos e processos que 

atribuem sentidos a lugares, coisas, fenômenos, práticas e sujeitos. Elas começaram a 

ganhar espaço quando, nos idos da década de 1990, problematizam-se as transformações 

na economia, na política e na cultura para focalizar reestruturações que o neoliberalismo, 

movimentos sociais e viradas epistemológicas vinham provocando na educação. Para 

pensar em estratégias e ferramentas, sempre lembro que as teorias pós-críticas “abrem 

caminhos”, significam crítica e recusa a formas canônicas de conhecimento e implicam 

em acolhida, experimentação e legitimação de formas alternativas que assumem e 

privilegiam o local, o parcial e o provisório também nos processos de conhecer em 

educação. Os estudos pós-críticos são estudos inventivos, em vez de comprobatórios de 

coisas já sabidas; são estudos curiosos pelo novo, em vez de preocupados com o 

testemunho; são estudos e pesquisas do acontecimento, em vez de estudos e pesquisas da 

sentença; estudos e pesquisas desejantes, em vez de estudos e pesquisas atestadores. 

Pesquisar fundamentado em teorias pós-críticas e ocupar-se de sujeitos da educação, tal 

como tenho perseguido, implica em renunciar a universalismos, essencialismos e 

tecnicismos nas articulações entre currículo, discurso, sujeito e experiência.  

Esses são alguns dos conceitos caros para as análises que tenho desenvolvido e 

orientado no campo dos Estudos Culturais em Educação, sobretudo sob a inspiração do 

pensamento foucaultiano. Como já disse em outras oportunidades, para acessar, conhecer 

e analisar vidas disponibilizadas e demandadas por artefatos culturais, o pensamento de 



Entrevista Marlécio Maknamara 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

17 

Foucault traz as possibilidades de buscar em diferentes práticas sociais as condições pelas 

quais posições de sujeito são disponibilizadas em meio a relações de poder, entendendo 

que nem os artefatos, tampouco os tipos de sujeitos cuja produção eles incitam, são 

naturais, óbvios, inevitáveis. Nessa perspectiva, sobre o sujeito que interessa aos Estudos 

Culturais em Educação, minha ferramenta “posição de sujeito” remete ao lugar passível 

de ser ocupado por um indivíduo atravessado por uma prática de poder-saber. Nas 

pesquisas que desenvolvo e oriento, tomo o discurso como prática de poder-saber por 

excelência. As análises empreendidas por Foucault no campo do discurso possibilitam 

uma apropriação no sentido de colocar em cena as maquinações pelas quais somos 

fabricados como tipos particulares de sujeitos. Não há sujeito fora ou antes de um discurso 

que lhe corresponda, um discurso que o posicione como indivíduo assujeitado a esse 

mesmo discurso, discurso que cuide sistematicamente para forjar um sujeito a quem 

aparentemente apenas se refere quando tal discurso diz o que diz sobre tal sujeito. A partir 

de Foucault, defino discurso como prática articuladora de elementos por meio dos quais 

efeitos de poder são traduzidos em fabricações de sujeitos. Essa fabricação tem um nome: 

processos de subjetivação. São processos que, embora tortuosos e inacabados, concorrem 

para transformar indivíduos em tipos particulares de sujeitos, sujeitos de determinados 

tipos, capazes de relacionar-se consigo e com outros em posições específicas. Processos 

que convocam indivíduos a assumir determinadas posições e a tornarem-se sujeitos de 

determinado tipo, e dos quais resulta a constituição de subjetividades.  

Ora, se pós-críticas são pesquisas que assumem os construcionismos de suas 

realidades e as contingencialidades de suas metodologias nos processos de conhecer em 

educação, então não há nada previamente definido, embora algumas possibilidades 

possam ser aventadas, estimuladas, experimentadas. Por exemplo, nos discursos que 

compõem o currículo do forró eletrônico, busquei destacar tanto as regularidades 

discursivas quanto as descontinuidades que concorrem para a produção de verdades sobre 

sujeitos de gênero em conexão com a idéia de uma experiência da nordestinidade. 

Evidenciei como os discursos analisados produzem, repartem, hierarquizam e combinam 

significados historicamente ligados a masculinidades e feminilidades ditas “nordestinas”. 

Para isso, atentei a quem nesses discursos nomeia e é nomeado, como também às formas 

como se dão tais nomeações. Mapeei as enunciações e interroguei os acionamentos de 

poder que nos discursos visavam a tipos específicos de experiências de “ser homem” e de 

“ser mulher” para que ouvintes possam tornar-se tipos particulares de sujeitos. Já em 

outro momento (Quando artefatos culturais fazem-se currículo e produzem sujeitos), 



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

18 

tratei das possibilidades de abordar artefatos culturais como máquinas de ensinar, como 

textos culturais, como produtores de sujeitos e/ou como instrumentos de governo, 

possibilidades que, articulada ou isoladamente, procurei experimentar nas orientações das 

teses de doutorado de Evanilson Gurgel (efetivo da Universidade Federal Rural do Semi-

Árido) e de Luíza Cristina Silva Silva (efetiva da Universidade Federal de Alagoas). 

Esquematizei, naquele artigo, essas possibilidades em termos do que buscar e abordar, na 

pesquisa com um artefato cultural, para perseguir o foco conforme seja o interesse da 

problematização. Trago outras estratégias e ferramentas metodológicas em capítulo que 

terei no livro que Marlucy Paraíso organizou e lançará este ano: Pedagogias outras para 

currículos em chamas é o título do livro que “promete e entrega”!   

 

5. Sabemos que muitas vezes o conceito de artefato cultural vem sendo utilizado 

por várias pessoas como sinônimo de um objeto produzido culturalmente. Como 

problematizar esse conceito?  

É outra ótima pergunta, essa sua, porque, afinal, qual objeto não é produzido 

culturalmente, não é? Também incomodado com esse tipo de impasse e de imprecisão, 

tenho enfrentado esse conceito de artefato cultural (termo tão frequente quanto impreciso 

na área educacional) em articulação ao de currículo cultural e de pedagogia cultural. Ora, 

em Ciências Humanas, os conceitos fazem toda a diferença em nossas pesquisas. Se não 

cuidamos deles, não nos sustentamos como ciência. Tomo como referência a teoria do 

texto poético de Edgar Allan Poe (Poética - Textos Teóricos), para quem “uma definição 

é aquilo que descreve um objecto de tal modo que este possa ser distinguido dos outros; 

não é definição de coisa nenhuma se os seus termos são aplicáveis a qualquer outra coisa”. 

Também, de longa data, Charlot (A pesquisa educacional entre conhecimentos, políticas 

e práticas: especificidades e desafios de uma área de saber) já havia alertado que o campo 

educacional é saturado de discursos de diferentes tipos, nem todos eles científicos: “um 

discurso científico sobre a educação não deve ser um discurso de opinião; ele não é 

científico se não controla seus conceitos e não se apóia em dados”, ele disse. Tenho 

vontade (tempo, não, ainda, infelizmente) de ler e entender como a Arqueologia conceitua 

“artefato”, já que ela é uma ciência que se organiza em torno do estudo de culturas a partir 

de vestígios que incluem artefatos. Suspeito que dentro dessa ciência haja uma distinção 

precisa entre utensílio e artefato, o que poderia ajudar a chegar, por outro caminho, a 

outro conceito de artefato cultural. Um artefato, em sentido lato sensu, seria algo muito 

próximo do que corriqueiramente tomamos por utensílio. Entendo “artefato” como 



Entrevista Marlécio Maknamara 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

19 

qualquer objeto que, sob o status de simples expressão de uma cultura, incorpora, 

modifica ou produz significados. Só que, para além de simplesmente expressar-se, uma 

cultura faz-se pedagógica quando é possível identificar pedagogias em seus inúmeros 

artefatos, de onde vem meu entendimento de artefato cultural. Um artefato cultural, para 

além de ser útil ou não, é algo que agrega e carrega valores impregnado de interesses que 

serão objeto de sua respectiva pedagogia cultural. De artefato para artefato cultural vejo 

movimento de complexificação e sofisticação simbólica: mais chances de vir a ser suporte 

de pedagogia cultural. Há mais de 5 mil anos, paleoíndios do entorno de onde hoje está 

Xingó, na divisa do sertão de Sergipe e de Alagoas, produziam artefatos cerâmicos para 

auxiliar na alimentação. Uma fuga, uma torção, uma ampliação simbólica em torno 

daqueles artefatos, fazendo-os sair da utilidade mais imediata e primária, possibilitou 

àqueles grupos pré-históricos serem conduzidos em direção a processos cerimoniais 

funerários. O ganho simbólico em torno do artefato, tirando-o da mera condição de 

utensílio, converteu-o em artefato cultural, o qual concorreu para que aquele grupo 

adquirisse um modo específico de se relacionar com a morte.     

Em nosso campo, já contamos e usamos bastante os insights arqueológicos de 

Foucault para estudar condições de possibilidade, direcionamentos e sugestões de uso 

relacionadas a objetos, saberes e rituais articulados a artefatos e formas de vida em uma 

cultura; mas, penso que se houvesse (desconheço se há) uma sistematização e apropriação 

de conceitos da Arqueologia para o campo dos Estudos Culturais em Educação, 

ganharíamos imensamente. Tentando improvisar uma aproximação entre pensamento 

foucaultiano, algo da ciência arqueológica e minha produção no campo dos Estudos 

Culturais em Educação, poderia dizer assim: se, na Arqueologia, a técnica empregada 

sobre a confecção do artefato seria aquilo que caracteriza o estágio tecnológico do grupo 

que a utiliza, nos Estudos Culturais em Educação as técnicas discursivas de um artefato 

cultural são aquilo que caracteriza suas intencionalidades tecnológicas a incidir nos 

indivíduos que constituem seu público-alvo e que com tal artefato cultural podem vir a 

aprender e tornarem-se tipos particulares de sujeito ou população. Se em Arqueologia um 

artefato ajuda a compreender o sistema simbólico de um grupo, no que interessa aos 

Estudos Culturais em Educação, em um artefato cultural, o que dá indícios das marcas 

subjetivas que podem ser adquiridas pelos indivíduos que com ele entrem em contato é 

muito menos a técnica empregada na sua confecção e muito mais as técnicas a serviço 

das suas intencionalidades: vontade de currículo, vontade de pedagogia, vontade de 

sujeito.      



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

20 

 

6. Como percebes a relação entre artefatos culturais, infâncias e juventudes? 

Como essas dimensões vêm se relacionando nos tempos atuais? 

Para mim, continua sendo uma bússola o que Shirley Steinberg e Joe Kincheloe 

organizaram e trouxeram em Cultura Infantil: a construção corporativa da infância. 

Claro que, de lá pra cá, há outro mundo para as infâncias e juventudes: mais hábil em 

forjar nichos de necessidades e sonhos para elas, mais medicalizado em diagnósticos e 

fármacos para elas e seus responsáveis, mais hiperconectado, saturado de informação, 

veloz e violento, mais ambientalmente degradado, mais socialmente esgarçado. 

Multiplicaram-se as áreas de aprendizado fora da escola, intensificaram-se as produções 

culturais a apostar na significação da escola como instituição hostil e inútil, proliferaram 

os perfis em redes sociais a divulgar e demandar crianças e adolescentes milionárias, 

sofisticaram-se as formas de captura de atenção ao que interessa ao mercado, 

concentraram-se as opções de lazer das crianças e jovens pobres em telas e igrejas. Mas 

entendo que há ganhos quanto à clareza (talvez tanto quanto a intensificação da frentes 

de disputa cultural): da importância de crianças e jovens serem entendidos e levados a 

sério como sujeitos de direitos; da “realidade antifamiliar dos valores em prol da família”; 

do problema do abandono dos pequenos e dos grandes dentro de suas casas; da 

ambiguidade ou ausência da figura paterna no desenvolvimento de muitas crianças e 

jovens; da necessidade das escolas não ignorarem que crianças e jovens não ignoram “o 

universo cultural” dos adultos; da possibilidade do entretenimento ser não apenas 

consumido, mas também debatido na família, na escola e em outras instâncias. Penso que 

a disputa pela “alma” das crianças e jovens ficou muito mais complexa tanto nos velhos 

quanto com os novos artefatos culturais e isso me faz ter a percepção de que são mais 

fortes, inteligentes e criativas do que nosso adultocentrismo supõe. Penso que o campo 

dos Estudos Culturais em Educação continuará a ter insights interessantes sobre como ler 

e intervir nessa realidade hipercomplexa.      

 

7. Você considera que artefatos contemporâneos podem ser utilizados para 

incentivar conservadorismo? 

Sem dúvida, há muito já são e agora em ritmo e ambições alucinantes. Se olharmos 

somente para um deles, não faltam sugestões e evidências. Como pesquisadores/as da 

cultura e como usuários/as do Instagram, estamos sujeitos a tocar em algo da sensibilidade 

e ética midiática de “espetáculo” e de “torcida” que ele ativa e reitera, sensibilidade e 



Entrevista Marlécio Maknamara 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

21 

ética em que qualquer discordância é passível de ser lida como um problema, que por sua 

vez pode alçar ao status de crise. A isso se associa o que chamei de oposicionismo: 

inteligibilidade que faz um indivíduo tomar o diferente como antagônico, confundir 

análise da mensagem como ataque ao mensageiro e entender análise da opinião emitida 

como automática defesa do lado contrário. Isso é “terrivelmente conservador”, uma vez 

que é contra a abertura à diferença, ao diálogo, ao pensamento. Do oposicionismo passa-

se fácil à vontade de eliminação (imaginária, simbólica e real) do outro e às cada vez mais 

sutis e astuciosas (mas nem por isso imperceptíveis e intamponáveis) estratégias de 

invisibilização de sujeitos, instituições, práticas e problemas. O Instagram e seu jogo entre 

atenção e cliques forja e alimenta a ilusão de possibilidade, legitimidade e autoridade de 

eliminação da diferença. Como ter dúvidas de que hoje em dia se alastram, cada vez mais, 

até mesmo (pasmem!) dentre estudiosos/as da cultura, pessoas totalmente à vontade com 

seu desejo de eliminação da diferença? Invisibilizar é fingir que um outro/algo não existe 

e, em psicanálise, esse movimento psíquico de negar a incontestável presença de 

algo/alguém, esse pânico e recusa da diferença dá nome ao conceito de perversão. A 

experimentação de modos de invisibilizar, anular ou destruir pessoas e/ou práticas 

incômodas também tem ajudado a constituir e reiterar o ódio como política, elemento 

importante dos novos conservadorismos e da nova direita brasileira, como mostrou Edson 

Teles (A produção do inimigo e a insistência do Brasil violento e de exceção). Então, 

como não nos mobilizarmos para estudar e pesquisar essas plataformas e seus 

engendramentos de poder, se vemos seus efeitos em forma de “gente” disposta a reforçar 

o pior do Brasil ao, por exemplo, dificultar o debate da Educação Ambiental e/ou da 

Educação das Relações Étnico-Raciais até mesmo em eventos na área educacional? 

Sueli Carneiro identificou, em sua tese de doutorado (recentemente, como livro 

em Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser como fundamento do 

ser), o funcionamento de um dispositivo de racialidade que trabalha para o epistemicídio, 

para a normalização da inferioridade e para a desqualificação e deshumanização do 

indivíduo negro. Falei que, como a própria palavra sugere, um dispositivo dispõe algo em 

uma organização peculiar, dentro de uma racionalidade particular e concorre para tal 

disposição toda uma rede (“Nem parece o Nordeste”: (des)serviços da educação 

ambiental ao dispositivo pedagógico da nordestinidade). Se toda rede tem nós 

(“discursos, instituições, organizações arquitetônicas, decisões regulamentares, leis, 

medidas administrativas, enunciados científicos, proposições filosóficas, morais, 

filantrópicas", como disse o filósofo francês), alguns deles são diferentes artefatos 



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

22 

culturais que têm atualizado as linhas do dispositivo de racialidade analisado por Sueli a 

partir de Foucault (para desespero de uma parcela de “pesquisadores/as” que o acusam de 

eurocêntrico e ser desserviço à luta antirracista), pois se ainda vigora uma cultura racista 

com formas de vida baseadas em epistemicídio, em normalização da inferioridade e em 

desqualificação do povo negro, não podem lhes faltar artefatos culturais correlatos. Não 

faltam filmes, séries, jornais e perfis de redes sociais operando nas linhas daquele 

dispositivo: não falta material empírico para pesquisas engajadas na luta antirracista. Para 

falar somente de um de tais artefatos culturais, Evanilson Gurgel e eu, em 2023 (Um 

currículo que verte sangue: tecnologia de apoptose no necrocurrículo das narrativas 

midiáticas seriadas) evidenciamos “uma forma estilizada de extermínio do sujeito negro 

a partir desse currículo que, sob a desculpa de estar dramatizando a experiência do 

racismo, termina por reiterar e adicionalmente produzir a própria violência que alega estar 

criticando” nas linhas de um “necrocurrículo” em um conjunto de narrativas seriadas. 

Aquele foi um dos quatro artigos em coautoria, dois com Evanilson e dois com Alcidésio 

Júnior, do total de seis aprovados para lançamento no primeiro evento de nossa Rede de 

Estudos Culturais em Educação do Nordeste (RECENE), o SNECE 

(https://www.even3.com.br/snece/).      

Se o racismo não é tudo do conservadorismo, é um dos seus importantes eixos de 

sustentação. A ofensiva reacionária, como Wendy Brown tem nos mostrado (Nas ruínas 

do neoliberalismo: a ascensão da política antidemocrática no Ocidente), conta também 

com o familismo, a recristianização, a manipulação, em escala, de afetos (fatalismo, 

niilismo, ressentimento, medo, etc.) para um tom apocalíptico no desmantelamento da 

democracia e do social. Ora, não temos visto isso aos montes, em artefatos culturais e em 

formas de vida? Basta lembrar da profusão de canais e programas religiosos, de 

programas de tv focados em (certos tipos de) família, o valor cada vez mais inflacionado 

de postar uma foto com a legenda “em família”, a reapropriação vocabular no sentido 

individualista e redutor de lutas e problemas (“empoderamento”, “poderoso”, 

“inspirador”, “desafiador”, “vibrante”...), a retomada (sob holofote positivador) de 

interesses coletivos pelo cangaço, pelo militarismo, por uma ideia bíblica de Israel, as 

defesas por leitura bíblica nos intervalos das escolas, as ditas psicologias de abordagem 

cristã…fé, família, passado e emoção por todos os lados: não falta material empírico para 

pesquisas interessadas nas artimanhas do conservadorismo. Isso sem falar no roubo e 

distorção sistemáticos e persistentes (práticas merecedoras de pesquisas) que o 

conservadorismo faz em torno de conceitos que possibilitam produção de conhecimento 

https://www.even3.com.br/snece/


Entrevista Marlécio Maknamara 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

23 

em nossas pesquisas: teoria (como conjectura), ciência (como invencionice), gênero 

(como ideologia), narrativa (como versão inverossímil), etc. É escolher o artefato cultural 

e deixá-lo falar para que seja analisado, lembrando sempre dos escapes, contestações e 

contracondutas. 

        

8. Você poderia destacar alguns artefatos contemporâneos que considera 

potentes e instrumentos de subjetivação? 

Tanto quanto sabemos que é urgente a regulamentação das plataformas digitais, 

sobretudo depois do bombástico livro de Max Fisher (A máquina do caos), penso que é 

muito produtivo e urgente pesquisar mais e mais as plataformas de streaming (em especial 

a Netflix) e as redes sociais (em especial o Instagram). Falo isso bastante impactado pelos 

achados de duas teses de doutorado no campo dos Estudos Culturais em Educação: a de 

Evanilson Gurgel (O que faz um currículo que verte sangue? – nas entranhas de uma 

subjetividade zumbi), que foi a melhor Tese de Doutorado do PPGE/UFBA, indicada ao 

Prêmio CAPES de Tese na Edição 2023, ao abordar as narrativas midiáticas seriadas 

como agenciamento biopolítico desterritorializado que tem atualizado as linhas de um 

dispositivo da catastrofização para tentar produzir uma “subjetividade zumbi”; e a tese de 

Macel Vasconcelos (“Clique em saiba mais”: a produção do #arquitetoalgorítmico no 

currículo do Instagram), que evidencia o quanto o Instagram tem sido uma máquina 

vertiginosa e monstruosa de produção, entre desdém e conflito com currículos oficiais de 

Arquitetura e Urbanismo, de uma realidade profissional que demanda profissionais do 

lucro, da velocidade e da tecnologia em vez da cidadania.  

Outro artefato cultural que me interessa estudar são os espaços verdes urbanos. Se 

há rumores e celebração em torno do que podem fazer, via educação ambiental, em prol 

de cidades e de suas populações, o que se pode aprender com eles e que tipos de sujeitos 

podem emergir de seus currículos e pedagogias? Esquadrinhar discursos, processos de 

subjetivação e experiências articulados ao que esses artefatos culturais ecologistas fazem 

em nome da educação ambiental que oferecem, vem de uma pergunta que tem me 

interessado: quais as possibilidades de uma experiência de educação ambiental a partir 

dos processos de subjetivação acionados discursivamente nesses espaços verdes? Ao 

tomar espaços verdes urbanos como artefatos culturais ecologistas cujas ofertas de EA 

são constituídas discursivamente e atravessadas por relações de poder que concorrem para 

processos de subjetivação, tenho proposto investigar a produtividade de discursos na 

fabricação de sujeitos ecológicos. Para tanto, não se trata de avaliar e julgar se os EV 



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

24 

fazem boa ou má educação ambiental, mas de tomá-los em seus desejos, suas astúcias e 

seu poder enquanto procuram seduzir, interpelar e conduzir indivíduos em direção a uma 

cultura ecológica. Esses são alguns dos elementos centrais da investigação que propus 

para renovação de minha Bolsa de Produtividade em Pesquisa do CNPq, que acabou de 

ser aprovada.  

 

9. Há uma crítica de que ao usarmos o conceito de currículo cultural não escolar 

e nomeamos como currículo uma variedade de artefatos estamos inflacionando o 

campo curricular. Algumas pessoas nos questionam “então, tudo é currículo?”. 

Qual sua compreensão sobre essa problemática? 

Às vezes penso que a infame pergunta é menos por questão epistemológica do que 

por disputa de território e “guarda do templo”, já que nem todas as pessoas em educação 

gostariam de pesquisar ou de ver pesquisas com currículos que não os escolares. Sim, as 

pessoas nos questionam e a gente fica pensando: mas como seria possível “tudo ser 

curriculo”, se nem tudo funciona como programa educador, não é? Operar a partir de uma 

noção ampliada de currículo não enfraquece o campo educacional, já que possibilita 

experimentar significar acuradamente artefatos culturais e um pouco dos currículos e 

pedagogias de que são capazes. Com essa noção ampliada tem sido possível entender 

currículo como “produto da disponibilização de formas de raciocínio, saberes, valores, 

afetos e comportamentos que contribuem, através de estratégias e técnicas específicas, 

para a formação de pessoas ao atribuir significados a lugares, coisas, fenômenos, práticas 

e/ou sujeitos” (Quando artefatos culturais fazem-se currículo e produzem sujeitos). Essa 

definição, que esbocei desde a tese para um currículo que é um artefato cultural, nem 

exclui o currículo escolar nem autoriza a pensar que qualquer coisa é currículo. Para as 

pesquisas que desenvolvo e oriento, é um ganho o conceito de currículo cultural: aquilo 

que confere a um artefato cultural a função de selecionador e agenciador de temas, objetos 

e problemas, função de legitimador de conhecimentos e de programa educador que, sob 

uma lógica de condução, poderão compor o curso da vida de um indivíduo em uma 

cultura. Ao falar em “pedagogia cultural”, procuro especificar a pedagogia exercida por 

um artefato cultural não-escolar, já que a escola é um artefato cultural para cujas 

pedagogias há incontáveis sistematizações. O conceito de pedagogia cultural, me parece, 

causar menos temor no campo educacional que o de currículo cultural. Ora, mas se sabe 

que não pode haver pedagogia cultural sem um currículo cultural ao qual ela possa servir. 

Então, ao falar em “currículo cultural”, procuro especificar o currículo de artefatos 



Entrevista Marlécio Maknamara 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

25 

culturais não-escolares, já que a escola é um artefato cultural de cujo currículo há 

inúmeras definições. Assim, tenho gostado de entender que “currículo cultural” é, de 

qualquer artefato cultural não-escolar, o texto que, ao incorporar, modificar, produzir e 

disponibilizar significados, concorre para que se possa aprender sobre objetos, práticas, 

processos, problemas, eventos, espaços, sujeitos, relações e o que mais for considerado 

importante em uma cultura. 

 

10. Quais lacunas e para onde ainda podemos avançar no trabalho com os 

currículos culturais não escolares? 

Sabemos a quão tentadora quanto perigosa é a tarefa de estimar caminhos por 

explorar, quando alguém se forja na pesquisa pós-crítica, sim? Mas quero aceitar e honrar 

esse desafio. Penso que compartilhamos de um primeiro ponto de atenção quanto a 

lacunas e possibilidades de avanço: seria interessante que não se deixasse de perseguir 

rigor teórico – metodologico – o que não quer dizer o mesmo que rigidez, como têm 

querido entender alguns jovens pesquisadores/as e orientadores/as em educação. Pra 

mencionar apenas um exemplo, recordo que outro dia vi uma pesquisa de pós-graduação 

que dizia fazer “análise cultural” de um artefato cultural. Busquei saber quem era(m) a(s) 

autoria(s) – referência da análise anunciada e, nos textos dessa autora que lhe serviu de 

referência, encontrei o seguinte: a) um artigo (de periódico sem registro de publicações 

na área de Educação nos dois últimos quadriênios) que faz distinção de método quanto a 

“concretude” e “abstração”, para revisar a análise cultural como um “método de 

procedimento” – esse artigo foi re(f)(v)erenciado pelos demais textos (a seguir) 

encontrados na busca; b) outro artigo (em periódico super bem-qualificado em Educação) 

que concentrou-se mais em discorrer sobre pressupostos de sua apropriação de análise 

cultural (como procedimento de análise linguística) do que propriamente detalhar e 

discutir os procedimentos da pesquisa; c) uma investigação doutoral em Educação que 

tomava os dois artigos anteriores para balizar seus procedimentos com documentos e 

definir “unidades de análise”. Ora, desde os limiares do novo milênio, no campo 

educacional brasileiro, dispomos de pelo menos dois diagramas ou modelos para 

orientação teórico-metodológica na análise de artefatos culturais – ambos ilustram 

circuitos de fabricação, circulação, consumo, regulação e produção de formas subjetivas 

que envolvem os processos culturais em torno de tais artefatos. Esses diagramas, de Paul 

du Gay et al. e de Richard Johnson, respectivamente estão em textos que o maravilhoso 

Tomaz Tadeu traduziu para nossa língua: o texto de Kathryn Woodward (Identidade e 



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

26 

diferença: uma introdução teórica e conceitual) e o do próprio Johnson (O que é, afinal, 

Estudos Culturais?). A potência analítica desses modelos é diretamente proporcional ao 

seu generoso esforço sintético, materializando aquilo que a grande Maria Lúcia 

Wortmann (Análises culturais: um modo de lidar com histórias que interessam à 

educação) falou da análise cultural como um “patchwork imperfeito, impuro e 

heterogêneo” no desafio de capturar as interrelações das formas e forças em processos 

culturais. Fazer análises culturais em educação sem considerar esses modelos e esses 

comentadores/as é uma perda.               

Clareza e rigor conceituais evitam também que se confunda, por exemplo, 

“representação”, “representativo” e “representatividade”. A recorrência dessa confusão 

na linguagem coloquial das redes sociais tem altas chances de pressionar o mundo 

acadêmico nos dias de hoje e também nos leva a um segundo ponto de atenção: tomar 

cuidado com reducionismos, simplificações, arbitrariedades e/ou reiteração de formas 

não-científicas de ver, interrogar e dizer a realidade. Para exemplificar esse segundo 

ponto de atenção, escolho um problema importantíssimo, delicadíssimo e disputadíssimo: 

a identidade. Penso que a luta identitária progressista (e é como progressista que me 

defino no espectro político), que vem de uma luta fundamental por reconhecimento e 

direitos, por vezes tem sido reduzida a uma política cultural esquemática e persecutória: 

de vigilância vocabular e de calibração/hierarquização de privilégios. A depender de 

como seja socialmente percebida a pessoa que fala e de como seja sua fala, a pessoa (e 

seu grupo) pode passar despercebida como alvo discriminatório e/ou ser interditada como 

aliada na luta antidiscriminação. Em decorrência disso, corro risco de ser chamado de 

racista, caso critique a ideia de uma pesquisa de pós-graduação focada na presença de 

imagens de pessoas de um grupo étnico em placas de formatura – contudo, a crítica a essa 

pesquisa não é fundamentada em racismo, e sim em pelo menos dois apontamentos 

referenciais das pesquisas em Estudos Culturais em Educação: 1) o interesse pela vida 

cotidiana tem sido uma marca importante, muito embora por vezes beirando o risco de 

substituir uma ortodoxia da erudição por uma ortodoxia da banalidade (Eagleton, em 

Depois da Teoria); 2) fazer pesquisas nesse campo não é a prática de ler o mundo em um 

grão de areia (Grossberg, em El corazón de los estudios culturales: contextualidad, 

construccionismo y complejidad). Ainda quanto ao problema do reducionismo e da 

seletividade nas preocupações e raivas da política identitária empunhada por parcelas do 

campo progressista, igualmente o ilustram os termos “antissemitismo” para o racismo 

praticado contra judeus e os termos “preconceito” e “hostilidade” para o racismo 



Entrevista Marlécio Maknamara 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

27 

praticado contra nordestinos/as, termos usados para amenizar e não reconhecer que 

antissemitismo e preconceito de origem geográfica são racismo. Vejo essa hierarquização 

das formas de racismo até mesmo em círculos acadêmicos, uma espécie de tolerância 

diferencial e seletiva, quando o crivo da luta deveria ser igualdade e justiça para quaisquer 

grupos minoritários desconsiderados em e perseguidos por suas sensibilidades, em vez 

de satisfação narcísica de convicções pessoais ou revanche. Pior ainda quando ocorre no 

mundo acadêmico, pois nenhum estereótipo faz “uma cabeça bem-feita”, muito menos 

em estudos de cultura em educação. Uma pessoa pesquisadora não dispõe de competência 

intelectual para problematizar uma bota numa “mulher nordestina” se a relação com essa 

tal mulher e com o Nordeste é estereotipada, distante, díspar, disfuncional e distópica. Ali 

onde há artefato e forma de vida, o umbigocentrismo da pessoa pesquisadora só lhe 

permitirá ver um tal uso estranho e inadequado daquela bota. Enquanto reduz o objeto ao 

seu referencial de temperatura e ao seu desconhecimento de vestuário, a pessoa não 

percebe que o único absurdo em questão é ela e sua relação problemática com a diferença.    

A tolerância diferencial e seletiva está aos montes também nas redes sociais, 

instâncias importantíssimas para a configuração e aprendizagem da política de identidade 

em nossos dias, então vejo nessas redes uma frente onde podemos avançar em pesquisa e 

intervenção como estudiosos/as da cultura em educação. Entendo que se os pontos de 

atenção supracitados são considerados, podemos avançar muito nos conceitos, métodos, 

problematizações e multiplicações de significados, pois o que não falta em nossos tempos 

é profusão de artefatos funcionando como “máquinas de ensinar”.   

 

11. Enquanto professor no ensino superior, como vens desenvolvendo debates 

dos temas de tuas pesquisas na formação docente? 

Em dois movimentos: 1) provocando os temas, objetos e problemas canônicos em 

educação e formação (que ainda seguem encharcados de senso comum pedagógico e de 

metanarrativas, pra dizer o mínimo) com os resultados de nossas e de outras pesquisas 

que apontam para uma ampliação e complexificação daqueles temas, objetos e problemas; 

2) sempre considerando e procurando me manter inconformado com a stultia 

contemporânea, que Elisandro Rodrigues, Márcio Luís Marangon e Betina Schuler (A 

stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da escrita em escolas e 

universidades) tão bem situam para seguirmos apostando na potência do ler, escrever e 

pensar como contraconduta em nossos dias. Nenhum desses dois movimentos tem sido 

fácil, não é? Mas demandam criatividade e, por conseguinte, nos revitalizam, afinal já 



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

28 

falei que “criar é da ordem da vida, criar é do mundo dos vivos, só o que está vivo pode 

criar” (Discursos, subjetividades e formação docente: entre culturas da mídia e da 

memória).     

 

12. Tens alguma sugestão de site, livro ou filme que contribua para discussão 

sobre currículo cultural? 

Sigo duas contas do Instagram que não se anunciam como tais, mas fazem 

movimentos muito caros aos nossos conceitos nos Estudos Culturais em Educação: Jana 

Viscardi (@janaisa) e Débora Diniz (@debora_d_diniz). Em vez de filme, uma série 

dinamarquesa que ilustra vários desses conceitos que têm nos mobilizado, sobretudo para 

análises das produções culturais do magistério: Rita (Rita Madsen). Sobre livros, há os 

clássicos da constituição do campo dentro e fora do país, todos eles fundamentais; mas 

destaco Ecologias inventivas: conversas sobre educação (organizado em 2012 por Ana 

Preve, Leandro Guimarães, Valdo Barcelos e Julia Locatelli) e Experimentar na 

diferença: um banquete de monstruosidade acadêmicas, organizado em 2022 por Sílvia 

Chaves (líder do Grupo de Estudos e Pesquisa Cultura e Subjetividade na Educação em 

Ciências-GEPECS), dois livros ousados, corajosos e inventivos que vão além das 

perspectivas que seus títulos sugerem. De norte a sul, literalmente, temos produções 

excelentes mas, infelizmente, desconheço um livro brasileiro que seja metonímico dos 

Estudos Culturais em Educação, ou seja, que materialize inteiramente a promessa ético-

estético-política do campo, pelo campo. A ver… 

 



Entrevista Marlécio Maknamara 

 
 Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 11-19, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

29 

 

Pesquisa do CNPq. Líder dos grupos de 
pesquisa ENSAIO: vida, pensamento e 
escrita em educação (UFPB/CNPq) e 
ESCRE(VI)VER: Grupo de Estudos e 
Pesquisas com Narrativas em Educação 
(UFBA/CNPq). Coordenador do Curso 
de Aperfeiçoamento em Educação 
Ambiental e Justiça Climática no 
Nordeste/SECADI/MEC (2024-2025). 
Coordenador do GT 22 (Educação 
Ambiental) da ANPED Nacional (2023-
2025). Coordenador da Rede de Estudos 
Culturais em Educação do Nordeste-
RECENE. Licenciado em Ciências 
Biológicas, Geografia e Pedagogia. 

 


