
O conto de fada Chapeuzinho Vermelho como artefato cultural: precisamos dialogar pela estrada afora  

 
 Revista Diversidade e Educação, v.13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

165 

 
O CONTO DE FADA CHAPEUZINHO VERMELHO COMO ARTEFATO 

CULTURAL: PRECISAMOS DIALOGAR PELA ESTRADA AFORA  

 

EL CUENTO DE CAPERUCITA ROJA COMO ARTEFACTO CULTURAL:  

NECESITAMOS HABLAR EN EL CAMINO  

 

THE LITTLE RED RIDING HOOD FAIRY TALE AS A CULTURAL 

ARTIFACT: WE NEED TO TALK ALONG THE ROAD  

 

Tina Daniela Kayser1 

Luciano Nascimento Corsino2 

 

RESUMO 
O presente trabalho tem como objetivo realizar uma análise do conto de fadas 
“Chapeuzinho Vermelho” como artefato cultural segundo a perspectiva dos Estudos 
Culturais e dos Estudos Feministas de orientação pós-estruturalista. Este artefato embora 
seja utilizado em um primeiro momento como um passatempo no cotidiano das crianças 
ou recurso pedagógico nas instituições de educação infantil, está carregado de pedagogias 
que constituem as infâncias por meio de representações sociais e culturais diversas. Logo, 
essa narrativa apresenta uma comunicação direta e indireta com o ouvinte que precisa ser 
desmistificada. É uma pesquisa de caráter qualitativo e foi realizada por meio de uma 
análise do artefato e suas narrativas. Consideramos que as narrativas ora apresentadas 
pelo artefato podem constituir infâncias permeadas por discursos baseados em relações 
de poder capazes de produzir hierarquizações de gênero. 
PALAVRAS-CHAVE: Artefato cultural. Chapeuzinho Vermelho. Currículo. 
 
RESUMEN 
El presente trabajo tiene como objetivo realizar un análisis del cuento de hadas 
“Caperucita Roja” como artefacto cultural, según la perspectiva de los Estudios 
Culturales y de los Estudios Feministas de orientación posestructuralista. Este artefacto, 
aunque se utilice en un primer momento como pasatiempo en la vida cotidiana de los 
niños o como recurso pedagógico en las instituciones de educación infantil, está cargado 
de pedagogías que constituyen las infancias a través de diversas representaciones sociales 

 
1 Mestranda em Educação. Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, Rio Grande do Sul, 
Brasil. 
2 Doutor em Educação. Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, Rio Grande do Sul, 
Brasil. 



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

166 

y culturales. Por lo tanto, esta narrativa presenta una comunicación directa e indirecta con 
el oyente que necesita ser desmitificada. Se trata de una investigación de carácter 
cualitativo realizada a partir de un análisis del artefacto y sus narrativas. Consideramos 
que las narrativas presentadas por dicho artefacto pueden constituir infancias permeadas 
por discursos basados en relaciones de poder capaces de producir jerarquizaciones de 
género. 
PALABRAS-CLAVE: Artefacto cultural. Caperucita Roja. Currículo. 
 
ABSTRACT 
The present study aims to analyze the fairy tale “Little Red Riding Hood” as a cultural 
artifact from the perspective of Cultural Studies and Feminist Studies with a post-
structuralist orientation. Although this artifact is initially used as entertainment in 
children's daily lives or as a pedagogical resource in early childhood education 
institutions, it is laden with pedagogies that shape childhoods through diverse social and 
cultural representations. Thus, this narrative presents both direct and indirect 
communication with the listener that must be demystified. This is a qualitative study 
conducted through an analysis of the artifact and its narratives. We consider that the 
narratives presented by this artifact may constitute childhoods permeated by discourses 
based on power relations that can produce gender hierarchies. 
KEYWORDS: Cultural artifact. Little Red Riding Hood. Curriculum. 

 

*** 

 

Introdução  

 

Há algum tempo, já se observa a presença de diferentes objetos e instrumentos que, 

além de apresentarem conteúdos em sua estrutura, entram em conflito com as pedagogias 

tradicionais da escola. Esses objetos são denominados artefatos culturais e estão 

amplamente presentes no nosso cotidiano, incluindo jornais, vídeos, músicas, livros, entre 

outros.  

Os artefatos carregam significados, valores e ideologias que podem tanto dialogar 

com a proposta pedagógica da escola quanto entrar em conflito com ela. Por exemplo, 

uma simples charge, composta apenas por algumas ilustrações e sem nenhuma palavra 

escrita, pode transmitir uma ideia, opinião ou crítica, além de reproduzir, reforçar ou 

ressignificar um arranjo de gênero (Marlécio Maknamara, 2020), revelando as múltiplas 

leituras possíveis a partir de imagens e símbolos.  

Dessa forma, é fundamental que a escola esteja atenta ao uso e à interpretação 

desses artefatos culturais, pois eles são veículos poderosos de significação e podem 

contribuir, de maneira positiva ou negativa, para a construção de valores, identidades e 

visões de mundo dos(as) estudantes. 



O conto de fada Chapeuzinho Vermelho como artefato cultural: precisamos dialogar pela estrada afora  

 
 Revista Diversidade e Educação, v.13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

167 

As práticas discursivas produzidas pelos artefatos culturais podem provocar reações 

diferentes às pessoas devido às variadas apropriações, isso acontece devido a cultura e o 

meio a qual elas pertencem. Mas diante de tantas informações que cruzam os nossos 

caminhos, qual está sendo o nosso senso crítico diante delas? Ou apenas estamos 

deixando que os artefatos nos governem e sigam produzindo e criando sujeitos 

(Maknamara, 2020). 

Nessa perspectiva que Shirley Steinberg e Joe Kincheloe (2004) abordaram o tema, 

trazendo a reflexão que não é apenas nas escolas que o conhecimento é produzido, 

tampouco não é apenas no ambiente escolar que nossos alunos e alunas têm acesso a um 

popular artefato cultural como são os contos de fadas. Eles fazem parte da cultura, porém 

é necessário refletirmos qual é o objetivo de incluirmos estes artefatos culturais no dia a 

dia de nossos alunos e alunas, principalmente, como os seus conteúdos estão sendo 

abordados no contexto escolar.  

Ao apresentar uma reflexão sobre os contos de fada enquanto artefatos culturais 

inseridos no currículo escolar e não escolar, bem como suas possibilidades de influência 

na formação dos e das crianças, o objetivo deste estudo é analisar o conto de fada 

“Chapeuzinho Vermelho” segundo a perspectiva dos Estudos Culturais e dos Estudos 

Feministas de orientação pós-estruturalista.   

 

Currículo e identidades  

 

Há um debate sobre a origem do currículo escolar, alguns autores em seus trabalhos 

mencionam que ele passou a existir no ano de 1920, esse período foi marcado pelo início 

da industrialização. Profissionais que estavam vinculados à administração das escolas 

acreditavam que era necessário uma organização, um plano, uma programação que 

acompanhasse os alunos e alunas durante o período letivo, essa tomada de decisão 

recebeu o nome de currículo (Rubem Viana de Carvalho; Luiz Felipe de Oliveira Silva; 

Allene Carvalho Lage, 2022). 

Tão importante quanto decidir o que cada turma irá aprender no ano letivo, era 

preciso refletir e decidir o que não seria apresentado em questão. Pode até parecer 

redundante, mas esse processo de inclusão e exclusão é complexo. Quantas horas 

semanais os alunos e alunas passam no ambiente escolar? Dependendo do núcleo familiar, 

essas crianças, muitas vezes, acabam passando mais tempo com seus professores e 



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

168 

professoras do que com seus pais, ou seja, é criado um vínculo e até mesmo influência 

sobre eles e elas (Carvalho; Silva; Lage, 2022). 

Logo, na sua criação foi visto quão importante e significativo seria e, de certa forma, 

um dos objetivos do currículo escolar pode ser influenciar ou até mesmo modificar a 

opinião dos alunos e alunas para padronizar uma sociedade. A escolha dos conteúdos está 

relacionada ao contexto político, econômico, social e cultural (Carvalho; Silva; Lage, 

2022). 

Todos os dias essas instituições de ensino abrem suas portas para inúmeros alunos 

e alunas. Cada um que chega até esse ambiente traz suas particularidades, como gostos, 

preferências e opiniões (Geilson Pereira Silva; Sirlene Mota Pinheiro da Silva, 2024). 

Segundo Luciano Nascimento Corsino e Daniela Auad (2012), o ambiente escolar nada 

mais é do que uma pequena amostra da sociedade em que a escola está inserida. O 

currículo escolar tende a modular essas diferenças e padronizar (Silva; Silva, 2024). 

Contudo, há aquele momento em que os alunos e alunas estão no intervalo, no 

refeitório, ou até mesmo reunidos em grupos para realizar determinada tarefa escolar 

prevista no currículo e um debate aleatório se inicia. Esse diálogo com assuntos distintos 

daqueles previstos no planejamento escolar também é conhecido como conteúdo do 

currículo não escolar (Silva; Silva, 2024). 

É inevitável, os conteúdos não previstos ou até mesmo descartados na construção 

dos currículos escolares estão presentes no dia a dia dos(as) estudantes. Imagens que 

ilustram o material escolar, músicas reproduzidas nos intervalos, jogos eletrônicos, todos 

eles apresentando conteúdos que levam ao diálogo, a discussões entre opiniões, crenças 

e fatos. Novos argumentos são construídos e cada jovem estudante com suas vivências e 

cultura se manifesta naquele momento, seja com sua voz, gestos ou em silêncio nos seus 

pensamentos (Ruth Sabat, 2003). 

Os artefatos culturais, mesmo quando não planejados se fazem presentes no 

ambiente das crianças, seja na escola ou em qualquer outra instância de socialização como 

a família. A ausência de sua inclusão no planejamento e na sala de aula não tem 

contribuído para minimizar sua existência. Talvez aceitar e abrir espaço para discussões 

sobre seus conteúdos seja um caminho a ser considerado no planejamento (Sabat, 2003).   

Para o pesquisador norte-americano Henry Giroux “a cultura infantil é uma esfera 

onde o entretenimento, a defesa de ideias políticas e o prazer se encontram para construir 

concepções do que significa ser criança” (Giroux, 1997, p. 49). É importante ressaltar que 

as crianças, ao chegarem à escola, já estão envolvidas pelo processo de socialização, e 



O conto de fada Chapeuzinho Vermelho como artefato cultural: precisamos dialogar pela estrada afora  

 
 Revista Diversidade e Educação, v.13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

169 

que, por ser social, não se realiza apenas no interior das instâncias de socialização 

tradicionais, como é o caso da família, da igreja e da escola, mas também por outras 

agências e de diversas formas, como nas lutas de poder, nos processos simbólicos e 

discursivos.  

Os filmes animados podem ser tomados como exemplo. Ao questionar os efeitos 

na construção de identidades infantis no cerne dos produtos e filmes animados da Disney, 

Giroux relata que a cultura infantil, no que se refere aos filmes animados, tem sido 

amplamente ignorada. O autor alerta que há necessidade de que pais/mães, 

professores(as) se atentem para “compreender de que forma estes filmes atraem a atenção 

e moldam os valores das crianças que os veem e os compram” (Giroux, 1997, p. 58).  

Não apenas os filmes animados, mas a mídia, desde o seu surgimento, produz 

inegáveis efeitos nos modos de se pensar a infância. Ao tratar do possível 

desaparecimento dela, Neil Postman aponta o surgimento do telégrafo, nos Estados 

Unidos, como um acontecimento que marcou a infância, no sentido de alterar o tipo de 

informação que as crianças teriam acesso. Posteriormente, houve muitas outras invenções 

que também contribuíram para uma nova ordem na comunicação elétrica e das imagens, 

como a prensa rotativa, a máquina fotográfica, o telefone, o fonógrafo, o cinema, o rádio 

e a televisão. 

 
Consideradas em conjunto, as revoluções eletrônica e gráfica 
representaram um desordenado, mas poderoso ataque à linguagem e à 
leitura, uma reelaboração do mundo das ideias em ícones e imagens na 
velocidade da luz (Postman, 1999, p. 87).  

 

A televisão, para Postman, foi uma grande referência no que diz respeito à ruptura 

da linha divisória entre infância e idade adulta, pois ela é considerada um meio de 

comunicação simples de ser entendido por adultos e crianças.  

Ao contrário da leitura e escrita, que demarca a fronteira entre a infância e a idade 

adulta, a televisão é de fácil acessibilidade. Para a interpretação de suas imagens, não há 

necessidade de curso específico e, muito menos, de qualquer outro tipo de aprendizagem 

específica.  

A televisão rompe com os segredos que até então eram restritos aos adultos, 

tornando público o que era privado. Ao se sentar em frente a uma televisão, não há 

distinção entre adultos(as) e crianças, pois todos(as) estão em posição de igualdade e não 

há diferenciação de conteúdo para um(a) ou para outro(a). 



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

170 

Assim como a televisão e todos os outros meios de comunicação como, mais 

recentemente, a internet, há outras práticas que contribuem para a formação da identidade 

de meninas e meninos. Maria Isabel Bujes se propõe a analisar alguns dispositivos 

pedagógicos, como o Referencial Nacional Curricular para a Educação Infantil (RCN), a 

Revista Criança (ambos produzidos pelo Ministério da Educação - MEC) e outros 

documentos, como a mídia impressa e a mídia eletrônica.  

A autora discute como a criança é produzida pelos discursos institucionais e, para 

isso, se apoia nos estudos pós-estruturalistas, mais precisamente na obra do filósofo 

Michel Foucault e nos Estudos Culturais, considerando a centralidade da linguagem nas 

relações de poder e, consequentemente, na fabricação dos sujeitos.  

Ao se valer do conceito de governamentalidade de Foucault, a autora destaca que  

 
As instituições que atendem crianças pequenas combinam de forma 
exemplar estes modos de cuidado pastoral com estas formas de 
inscrição no jogo da cidadania, utilizando-se de – e pondo em operação 
– microtecnologias de constituição das subjetividades infantis (Bujes, 
2002, p. 80).  

 

Isso significa que Bujes percebe que as diferentes instituições operam com práticas 

de governamento, que podem partir do indivíduo que se subjetiva/é subjetivado ou pelas 

relações de poder que configuram/são configuradas por estes processos. Cabe destacar 

que, nesse caso, a governamentalidade está intrínseca à constituição dos sujeitos, que se 

constituem/são constituídos em meio às relações de poder, e que só são relações de poder 

porque são operadas por indivíduos, instituições, Estado e comunidades que se encontram 

em situações assimétricas e, portanto, desiguais (Bujes, 2002).  

Para Bujes, ainda há presente nas instituições de Educação Infantil, e, mais 

precisamente, nos documentos analisados, aquilo que Foucault identificou como 

“instrumentos de disciplinarização”, os quais são apresentados como vigilância, sanção 

normalizadora e exame. Tais mecanismos permitem que se exerça o poder diretamente 

sobre os corpos infantis e, portanto, sobre a alma, os produzindo física e moralmente. Não 

obstante, Bujes também chama atenção para o que Foucault denominou de ‘tecnologias 

do eu’, referindo-se às práticas relacionadas aos mecanismos e às técnicas de 

‘autovigilância’, de ‘autoavaliação’, de ‘autonarração’ (de confissão), que têm como 

efeitos a construção e a transformação da consciência de si (Bujes, 2002, p. 163).  

Até aqui, procurou-se mostrar como as diversas práticas sociais na escola, inclusive 

as de subjetivação, constroem as identidades de meninas e meninos de acordo com 



O conto de fada Chapeuzinho Vermelho como artefato cultural: precisamos dialogar pela estrada afora  

 
 Revista Diversidade e Educação, v.13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

171 

variados artefatos culturais por meio de documentos pedagógicos, na mídia e em outras 

instâncias de socialização. A constituição da identidade é marcada pelas diferenças, e, no 

caso da identidade de gênero, que é “um elemento constitutivo das relações sociais 

baseado nas diferenças percebidas entre os sexos” (Joan Scott, 1990, p. 14), é marcada 

pelo corpo.  

O gênero constitui corpos e as diferenças vistas como biológicas constituem 

identidades. Nesse cenário, o corpo é tomado como um grande marcador da identidade, 

formado, também, pelos discursos que se faz sobre eles, como é possível depreender nas 

palavras de Judith Butler, para quem os discursos “habitam corpos, acomodam em corpos; 

os corpos na verdade carregam discursos como parte de seu próprio sangue. E ninguém 

pode sobreviver sem, de alguma forma, ser carregado pelo discurso. Então, não quero 

afirmar que haja uma construção discursiva de um lado e um corpo vivido de outro 

(Baukje Prins e Irene Costera Meijer, 2002, p. 163). 

Neste sentido, o artefato cultural “Chapeuzinho Vermelho” será percebido e 

analisado como expressão da cultura, mas também como algo que produz efeitos, 

apresenta narrativas e constitui identidades. 

            

Procedimentos Metodológicos 

 

Este trabalho realiza uma análise do conto de fadas “Chapeuzinho Vermelho” como 

um artefato cultural, que embora seja utilizado em um primeiro momento como um 

passatempo no cotidiano das crianças ou recurso pedagógico nas instituições de educação 

infantil, ele está carregado de pedagogias que constituem as infâncias por meio de 

representações sociais e culturais diversas.          

A fim de compreender e analisar a reciprocidade e a influência que acontece com 

este conto de fadas específico, Chapeuzinho Vermelho, e as crianças que possuem o 

acesso a ele, esta pesquisa possui o caráter qualitativo. Segundo Sonia Romero (2000), a 

pesquisa qualitativa se diferencia por fazer do meio em que o pesquisador se encontra 

com seu instrumento principal de trabalho, visa compreender um determinado fenômeno 

e aprofundá-lo. 

A narrativa será submetida à análise de conteúdo, que é caracterizada pela maneira 

de esclarecer as diversas formas de comunicações, como a escrita, e se propõem a dar 

ênfase ao que o conteúdo esteja proporcionando ao seu receptor, seja essa linguagem 

direta, por metáforas ou até mesmo expressa de maneira oculta nas suas entrelinhas. Pois 



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

172 

os conteúdos expressam conflitos e situações ligados a fragmentos da sociedade como 

componentes psicossociais e culturais (Laurence Bardin, 1977). 

O clássico conto de fadas Chapeuzinho Vermelho foi escrito pela primeira vez pelo 

escritor francês, Charles Perrault, no século XVII. Em 1697 na sua primeira versão a 

história apresentava conteúdos de sexo, violência e canibalismo. O conto relata a história 

de uma menina que ganha um capuz na cor vermelha e por ter gostado tanto de seu 

presente acaba utilizando todos os dias, dando o título à história (Diana Lichtenstein 

Corso; Mario Corso, 2006). 

A menina mora com seus pais em uma casa na floresta, sua avó também mora no 

bosque, porém sua casa fica um pouco mais distante. Um dia a mãe de Chapeuzinho 

Vermelho pede para que ela leve alimentos para ela, pois soube que ela estava doente 

antes da menina sair a orienta para seguir seu caminho sem falar com ninguém (Corso; 

Corso, 2006). 

Chapeuzinho Vermelho ajeita seu capuz, pega a cesta com os alimentos e segue 

sozinha pela floresta. Enquanto se direcionava para a casa de sua avó, um lobo cruza seu 

caminho e questiona onde a menina está indo. Ela responde que é para a casa de sua avó, 

o lobo deixa ela seguir livremente seu caminho, mas conhecendo o local chega primeiro 

a casa da senhora e a devora, sem lhe permitir chance alguma de se defender. Após sua 

morte ele se deita em sua cama à espera da neta (Corso; Corso, 2006). 

Quando Chapeuzinho Vermelho chega a casa avisa que trouxe alimentos e em 

seguida é convidada a servir. A menina sem perceber como pedaços decapitados de sua 

avó, após a refeição ela se aproxima da cama onde o lobo esta deitado e apenas coberto 

com o cobertor e inicia o diálogo, questionando o porquê de suas partes do corpo serem 

tão grandes.  

Durante essas falas o lobo encerra esse diálogo deitando-se sobre a menina e a come 

(Corso; Corso, 2006). Em 1857 o clássico conto de fadas ganha uma nova versão com a 

publicação dos irmãos Grimm. Nessa versão os autores retiram o canibalismo e optam 

em não dar ênfase a violência. Outra parte marcante da história foi a modificação do final, 

a narrativa ganha mais um personagem, o lenhador, que aparece para salvar chapeuzinho 

a tempo e em seguida resgata a velhinha que estava inteira na barriga do lobo (Corso; 

Corso, 2006). 

               

 

 



O conto de fada Chapeuzinho Vermelho como artefato cultural: precisamos dialogar pela estrada afora  

 
 Revista Diversidade e Educação, v.13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

173 

Pela estrada afora  

 

Todos os dias somos expostos a novas informações, nosso conhecimento está 

sempre se modificando, estudos seguem avançando e algumas teorias são refutadas. O 

mesmo processo acontece com as nossas pedagogias, acreditar que elas sempre foram as 

mesmas é um grande equívoco, os valores na nossa sociedade mudam e esse fato vem a 

influenciar as Pedagogias do presente (Oliveira; Frangella, 2022). 

Diante deste cenário, tem sido corriqueiro acompanhar pais e mães na busca do 

currículo escolar ideal para a formação de seus filhos e filhas, o que pode variar muito de 

acordo com pertencimento religioso, político e ideológico de cada família (Seffner, 2020). 

Quanto ao currículo não escolar e os artefatos culturais, será que estamos dando a devida 

atenção para essas formas de conhecimento que ao mesmo tempo que pode promover 

conhecimentos e adentrar a escola de diversas formas, ela também pode não ser 

compreendida e ter um efeito negativo na formação dos (as) nossos (as) alunos (as) 

(Oliveira; Frangella, 2022). 

Imagens, filmes, rótulos, slogan, livros e histórias, todos eles têm pelo menos algo 

em comum, as pedagogias. Para Giroux e Melaven (1995), o conhecimento pode estar em 

qualquer lugar que ofereça ou proporcione conteúdos, nem sempre eles são benéficos, 

mas não significa que eles não estão sendo produzidos e que esses produtos muitas vezes 

estão chegando no ambiente escolar com muita facilidade (Oliveira; Frangella, 2022). 

Um artefato cultural que está presente ano após ano, atravessando séculos e 

encantando gerações são os tradicionais contos de fadas. Contudo, é importante 

salientarmos que quando criados na França, em meados do século XVII, seu público alvo 

eram os adultos. Após a jornada de trabalho, era comum se deparar com grupos de homens 

e mulheres de todas as idades para ouvirem essas histórias.  

As narrativas apresentavam conteúdos com violência e teor sexual, porém, embora 

seu público alvo não fossem as crianças e a juventude, não quer dizer que elas não 

tivessem acesso a eles, pois naquela época não havia um diferencial entre as fases do 

desenvolvimento humano (Corso; Corso, 2006). 

Muitas dessas histórias ao chegarem no século XXI sofreram alterações em seus 

títulos, mas a grande maioria em seus enredos, fazendo com que seus conteúdos árduos e 

sexuais fossem disfarçados para se adequar ao seu novo público. Dentre os variados 

contos usualmente “consumidos” pelo público infantil, apresentamos como objeto de 

análise o clássico “Chapeuzinho vermelho” de Charles Perrault, que em sua primeira 



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

174 

versão no ano de 1697 traz a história que a mãe dá para a filha uma capa com capuz na 

cor vermelha, dando origem ao nome.  

Em um dia como outro qualquer, ela pede à filha para levar alguns alimentos à casa 

de sua avó, mas que durante o caminho pela floresta não conversasse com ninguém. 

Enquanto caminhava pelo bosque, um lobo a aborda questionando onde ela está indo, a 

menina responde que vai visitar a sua avó. O lobo não faz mais perguntas deixando a 

menina seguir seu caminho, mas conhecendo a floresta ele pega um atalho e acaba 

chegando primeiro à casa da avó (Corso; Corso, 2006). 

Ao chegar lá, mata a velhinha, picando sua carne em pedaços e assim como o seu 

sangue coloca em um recipiente. Após ter feito isso, deita na cama à espera da menina. 

Quando Chapeuzinho Vermelho chega a casa, mostra que trouxe alimentos para ela, nesse 

momento o lobo diz para ela se servir, pois também tem carne e vinho.  

Sem desconfiar, a menina come e bebe dos fluidos de sua avó e em seguida o lobo 

pede para ela se despir e deitar-se junto a ele na cama. A partir daí começa aquele 

tradicional diálogo, e a menina como última pergunta, direciona a palavra ao lobo 

querendo saber o porquê daqueles braços tão grandes. E o lobo responde que é para 

abraçá-la melhor. Ao responder ele deita-se sobre ela e a come, mas não no sentido literal 

e sim no sexual (Corso; Corso, 2006). 

Podemos observar que a narrativa original foi alterada com o passar dos anos, isso 

também ocorre devido a cultura. Segundo Cary Nelson, Paula Treichler e Lawrence 

Grassberg (2013) cada sociedade é marcada pela sua, mas não significa que ela não passe 

por mudanças, uma acaba influenciando a outra. O ritual que cada família segue em 

determinada data, a sua rotina, os alimentos que são servidos à mesa, suas roupas, os 

objetos que compõem a casa, a maneira que ela vê o mundo e apresenta para seus filhos 

e filhas diz respeito a cultura que ela está inserida. 

Logo, se as narrativas não se adaptarem às culturas próprias daquela sociedade, sua 

repercussão não teria o alcance desejado (Giroux, 2013). Os conteúdos sexuais e a 

violência já não eram mais bem vistos ao público infanto-juvenil, contudo, mesmo com 

a troca de alguns trechos ainda é preciso cuidar com as mensagens que ficaram escondidas 

nas entrelinhas (Corso; Corso, 2006). 

Essas histórias quando ofertadas aos nossos(as) estudantes, filhos e filhas, embora 

sejam vistas em um primeiro momento como um recurso pedagógico, seus conteúdos vão 

além disso (Giroux, 2013). As narrativas proporcionam ao seu leitor, independentemente 

da idade, um momento de projeção dos seus conflitos internos, uma reflexão sobre o 



O conto de fada Chapeuzinho Vermelho como artefato cultural: precisamos dialogar pela estrada afora  

 
 Revista Diversidade e Educação, v.13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

175 

contexto ao qual ela pertence, suas emoções e história diante da sociedade e da cultura 

que a cerca (Corso; Corso, 2006). 

Todas as vezes que a criança escuta ou lê um conto de fadas, os conteúdos destes 

artefatos culturais vão ficando em suas memórias, e a cada história um novo recurso se 

fará presente para a criança. Vamos pensar que ela é uma chefe culinária e que cada 

narrativa é uma nova receita, para poder atender a todos os gostos de seus clientes, quanto 

mais receitas o chefe souber melhor.  

Assim ocorre com os (as) nossos (as) pequenos (as), nascemos como uma folhinha 

em branco e a cada história que vamos ouvindo é uma experiência nova que vamos 

aprendendo, utilizando e projetando no nosso dia a dia, por isso a importância do diálogo 

a cada novo conto de fadas, para que essas informações sejam para aperfeiçoar seu 

desenvolvimento e não o contrário (Corso; Corso, 2006). 

Voltando ao exemplo do chefe culinário, imagine que ao se deparar com uma receita 

que não compreenda seu preparo, há um equívoco na interpretação ou até mesmo uma 

surpresa em um prato servido por outra cultura. Não seria melhor ter uma explicação, um 

diálogo sobre porquê um determinado alimento é servido de maneira diferente em 

culturas distintas. 

Quem convive com os(as) pequenos(as) já deve ter presenciado uma criança 

manifestar o desejo de ouvir a mesma história várias vezes por um determinado período 

e uma outra criança não demonstrar nenhum interesse pelo mesmo artefato cultural. Isso 

não quer dizer que uma delas não esteja desenvolvendo seu hábito pela leitura, não é isso, 

apenas que cada ser humano é único e carrega uma cultura, uma história (embora ainda 

pequena), um conflito interno e um desejo diferente (Daniela Botti Rosa, 2008). 

Ao se deparar com uma determinada história, o ouvinte pode projetar suas emoções 

no contexto, criando uma espécie de vínculo com o artefato cultural, o qual lhe apresentou 

personagens que estão passando por situações semelhantes às dele. Talvez já tenha 

resolvido o seu conflito, talvez ainda não, ou embora tenha solucionado o seu problema, 

ainda não conseguiu acomodar suas emoções. Por isso a necessidade de repetir e ouvir 

tantas vezes a mesma história (Rosa, 2008). 

Em alguns momentos, sendo eles na escola ou em casa, podemos dar preferência 

em apenas narrar a história desejada pela criança. Pois o interesse que o artefato cultural 

aguçou nela, nada mais é do que o conteúdo latente que ela está apresentando. Quando a 

criança se depara com o conflito da narrativa, ele vai encontrando maneiras de resolver 

as situações que são excessivas para o seu ego. O artefato cultural está proporcionando o 



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

176 

enredo, seus conflitos disfarçados em uma faz de conta, e só com o relato ela pode 

imaginar e criar seus próprios personagens (Susan Lin, 2010). 

Corso e Corso (2006), enfatizam a importância e o cuidado que se deve ter quando 

essa situação acontece em que um(a) aluno(a) demonstra interesse por algum determinado 

conto de fada, como por exemplo o clássico Chapeuzinho Vermelho. É preciso investigar 

o que de fato ele/ela está projetando naquele determinado contexto e compreender melhor 

a sociedade que ele está inserida (Nelson; Treichler; Grassberg, 2013). 

Ao retomar o conto da Chapeuzinho vermelho, percebemos que em algumas 

culturas acreditam que ensinar seus filhos a não interagir com estranhos é a solução para 

evitar o abuso e estupro infantil, porém as pesquisas apresentam que na maioria dos casos 

desses crimes o autor ou é da família, ou alguém muito próximo a ela.  Podemos observar 

que o lobo não “comeu” a menina na floresta, mas poderia, pois estavam sozinhos no 

bosque. Por que ele esperou até ela chegar em casa? (Corso; Corso, 2006). 

Em seus apontamentos, Bruno Bettelheim (2008) também questiona o porquê entre 

tantas cores a vermelha que é escolhida para a roupa da menina. Pois até os dias de hoje, 

várias culturas associam essa cor com a sexualidade e sensualidade. Os tradicionais 

contos de fada ainda seguem o padrão de apresentar a figura da menina, mulher não como 

protagonista, mas sim como estereótipo daquele corpo que é permitido sexualizar, 

vulnerabilizar e criar o padrão de certas tarefas e ações.  

Ainda é corriqueiro nos depararmos com uma sociedade que diante do abuso sexual 

contra o sexo feminino venha, não apenas depreciar esse público, mas também direcionar 

a culpa para elas, com argumentos questionando suas roupas ou posturas, como acontece 

na história, porque utilizar uma roupa chamativa ou até mesmo andar sozinha “pela 

estrada afora”.      

Se apenas tivermos contato com os conteúdos e não proporcionarmos um espaço de 

escuta e diálogo, estaremos fortalecendo as pedagogias que incorrem nas hierarquizações 

de gênero, que garotos e garotas têm exclusividade em determinadas tarefas, que a nossa 

fisionomia ainda é padrão para definir a nossa profissão e que o nosso corpo ainda seja 

colocado em evidência em relação a sexualidade (Tina Kayser; Luciano Nascimento 

Corsino, 2024). 

O currículo faz parte da cultura, os(as) alunos(as) não estão indo até as escolas para 

serem apresentados a ele, o(a) próprio(a) aluno(a) já é uma parte importante do próprio 

currículo. Essas lacunas que estão sendo preenchidas por cada estudante sofrem ou 

sofreram influência de artefatos culturais.  



O conto de fada Chapeuzinho Vermelho como artefato cultural: precisamos dialogar pela estrada afora  

 
 Revista Diversidade e Educação, v.13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

177 

Eles estão presentes no nosso dia a dia, são produções cujo seus conteúdos acabam 

interferindo na maneira de pensar de nossas crianças, jovens e adultos, mas nem sempre 

esses artefatos culturais são positivos, pois também permitem reproduzir e produzir 

discursos que levam às relações sexistas e racistas, por exemplo (Oliveira; Frangella, 

2022). 

É importante ressaltarmos que as escolas constituem um ambiente significativo, 

pois elas não são apenas instituições que fornecem o conhecimento, antes mesmo dos 

alunos entrarem para as salas de aula a troca de informações já iniciou. Cada criança ou 

jovem que chega até aquele ambiente carrega uma cultura, uma crença, uma religião 

diferente, é um espaço de disputa e relações de poder, essas relações produzem 

significados que se constituem como um conjunto de saberes próprios da cultura escolar 

e que reproduzem e transformam identidades. 

 

Considerações finais 

 

Não se pretende aqui repudiar os contos de fadas, mas, sim, chamar atenção para 

este artefato cultural que adentra com facilidade a vida das crianças, seja na escola, seja 

em seus lares. É fundamental oferecer suporte para que reflitam e debatam a cultura 

presente nessas narrativas, a fim de que possam compreendê-las criticamente e 

desmistificá-las. 

Embora muitos conteúdos estejam velados, como observamos na história da 

Chapeuzinho Vermelho, torna-se importante compreender essas questões para que se 

possa reduzir sua influência sobre a sociedade. Acreditar que apenas histórias com 

enredos de beleza e felicidade, do início ao fim, sejam a solução, revela-se como uma 

fuga da realidade. 

É preciso ter contato com ambos os lados: a história que os contos de fadas nos 

apresentam e a cultura que permeia os discursos. O que pode ser culturalmente aceitável 

em um país pode não o ser em outro. Fomentar o diálogo em torno das narrativas significa 

preparar nossas crianças para os desafios e conflitos que as aguardam além dos muros da 

escola. 

Seria desejável, por exemplo, que Chapeuzinho Vermelho pudesse seguir segura 

em seu trajeto. No entanto, ao analisarmos as diferentes versões, dos contos clássicos às 

releituras contemporâneas, podemos questionar: em qual delas o lobo realmente teve uma 

intervenção negativa enquanto ela caminhava pela floresta? Afinal, considerando que o 



 

Revista Diversidade e Educação, v. 13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

178 

lobo habitava aquela região, é plausível que ele já conhecesse o trajeto de Chapeuzinho, 

e, até o momento, não se tem registro de que alguém o tenha interrompido. 

Em pleno século XXI, nossas “Chapeuzinhos Vermelhos” ainda tentam trilhar seus 

caminhos, mas nem todas conseguem chegar ao destino com segurança ou sem 

abordagens inconvenientes. Imaginar que um dia possamos transitar pela nossa “selva de 

pedras” sem riscos pode representar um novo capítulo na história ou, quem sabe, apenas 

uma utopia. 

Concluímos, assim, que as narrativas oferecidas por este artefato cultural têm o 

potencial de construir infâncias permeadas por discursos que perpetuam relações de poder 

e produzem hierarquizações de gênero. É preciso, portanto, reconhecer o valor crítico das 

narrativas e desenvolver uma leitura que vá além do encantamento, permitindo que 

crianças e educadores(as) se apropriem conscientemente das histórias que lhes são 

apresentadas. 

 

Referências  

 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. Lisboa. Ed. 70, 1977. 
 

BETTELHEIM, Bruno. Na terra das fadas: análise das personagens femininas. Ed. Paz 
e terra, 2008. 
 
BUJES, Maria Isabel Edelweiss. Infância e maquinarias. Rio de Janeiro: DP&A, 2002.  
 
CARVALHO, Rubem Viana de; SILVA, Luiz Felipe de Oliveira; LAGE, Allene 
Carvalho. Pensando um currículo escolar queer mestiço: As contribuições da teoria 
queer articulada a metodologia interseccional. Revista Diversidade e Educação, v. 10, n. 
2, p. 186-212, 2022. 
 
CORSINO, Luciano Nascimento; AUAD, Daniela. O professor diante das relações de 
gênero na educação física escolar. São Paulo: Cortez, 2012. 
 
CORSO, Diana Lichtenstein; CORSO, Mário. Fadas no divã, psicanálise nas histórias 
infantis. Porto Alegre: Artmed, 2006. 
 
GIROUX, Henry A.: Estudos culturais: uma introdução. In: Silva, Tomaz Tadeu da. 
Alienígenas na sala de aula. Uma introdução aos estudos culturais em educação. 11 
edição. Petrópolis: Vozes, 2013. 
 
GIROUX, Henry A. A disneyzação da cultura infantil. In: SILVA, Tomaz Tadeu da; 
MOREIRA, Antônio Flávio B. (Org.). Territórios contestados: o currículo e os novos 
mapas culturais e políticos. Rio de Janeiro: Vozes, 1995. p. 49-81. 
 



O conto de fada Chapeuzinho Vermelho como artefato cultural: precisamos dialogar pela estrada afora  

 
 Revista Diversidade e Educação, v.13, número especial, p. 165-179, 2025.       E-ISSN: 2358-8853      
  

 

179 

KAYSER, Tina Daniela; CORSINO, Luciano Nascimento. Meninas nas ciências exatas 
e tecnologias nos institutos federais de educação, ciência e tecnologia: Uma revisão 
sistemática de literatura. Humanidades & Inovação. v. 10, n. 17, p. 1-18, 2024. 
 
LINN, Susan. Em defesa do faz-de-conta. Rio de Janeiro: Best Seller, 2010. 
 
MAKNAMARA, Malércio. Quando artefatos culturais fazem-se currículo e produzem 
sujeitos. Reflexão e Ação, v.27, n.1, p. 04-18, 2020. 
 
NELSON, Cary; TREICHLER, Paula A; GRASSBERG, Lawrence: Estudos culturais: 
Uma introdução. In: Silva, Tomaz Tadeu da. Alienígenas na sala de aula: uma 
introdução aos estudos culturais em educação. 11 edição. Petrópolis: Vozes, 2013. 
 
OLIVEIRA, Danilo Araújo; FRANGELLA, Rita de Cássia Prazeres: Currículos 
culturais não escolares: sobre um campo em constante expansão, invenção e criação 
para afirmação da vida. Série-Estudos, v. 27, n. 61, p. 3-12, 2022. 
 
POSTMAN, Neil. O desaparecimento da infância. Rio de Janeiro: Graphia, 1999.  
 
PRINS, Baukje; MEIJER, Irene Costera. Como os corpos se tornam matéria: entrevista 
com Judith Butler. Revista Estudos Feministas. v. 10, n. 1, 2002.  
 
ROSA, Daniela Botti. A narrativa da experiência adotiva- fantasias que envolvem a 
adoção. Revista Psicologia Clínica, Rio de Janeiro, v. 20, n. 1, p. 97-110, 2008. 
 
ROMERO, Sonia. Psicologia e pesquisa perspectivas metodológicas. Porto Alegre. 
Editora Sulina, 2000. 

 
SABAT, Ruth. Filmes infantis e a produção performativa da heterossexualidade. Porto 
Alegre, 2003. 183 p. Tese (Doutorado em Educação), Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul. 

 
SCOTT, Joan Wallach. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação e 
Realidade. Porto Alegre, n. 16, p. 5-22, 1990.  

 
SEFFNER, Fernando. Cultura escolar e questões em gênero e sexualidade. Revista 
Retratos da Escola, Brasília, v. 14, n. 28, p. 75-90, jan./abr. 2020. 
 
STEINBERG, Shirley; KINCHELOE,  Joe   L. Cultura   Infantil: a construção 
corporativa da infância: 2 ed. Rio de Janeiro: Civilização brasileira: 2004. 
 
SILVA, Geilson Pereira; SILVA, Sirlene Mota Pinheiro da. Você me vê? As interfaces 
do currículo e das transidentidades na escola. Diversidade e Educação, v. 12, n. 1, p. 
442-461, 2024. 
 

Recebido em maio de 2025.  

Aprovado em junho de 2025. 

 


