
 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

FLUXOS E DIMENSÕES DO CONHECIMENTO INDÍGENA: PERCEPÇÕES 

 

 

O presente artigo tem como 
indígena a partir de uma perspectiva das suas percepções epistemológicas
abordagem qualitativa. O corpus da pesquisa foi constituído por 82 documentos, dos quais 1
artigos científicos foram selecionados para a discussão, segundo critérios de aderência 
temática e analítica. A investigação organiza
indígena: a dimensão física e a dimensão espiritual. A dimensão física evidencia o 
conhecimento como saber territorializado, produzido e transmitido por meio das práticas 
sociais, da oralidade, do corpo e da relação com a natureza. Já a dimensão espiritual destaca 
cosmologias, rituais, sonhos, ancestralidade e práticas de cura como fundamentos 
epistemológicos dos sistemas indígenas de conhecimento. A análise demonstra que essas 
dimensões são interdependentes e se articulam na constituição de sistemas complexos de 
saber, desafiando perspectivas epistemológicas ocidentais hegemônicas. Os resultados 
reforçam a necessidade de abordagens decoloniais e metodologicamente sensíveis para a 
compreensão e valorização do conhecimento indígena, contribuindo para o avanço dos 
debates acadêmicossobre pluralidade epistemológica e produção do conhecimento em 
contextos interculturais. 

 
Palavras-chave: Conhecimento indígena. Fluxos informacionais. Epistemologias plurais. Ciência da 
Informação. 
 
 

FLOWS AND DIMENSIONS OF INDIGENOUS KNOWLEDGE: EPISTEMOLOGICAL PERCEPTIONS

This articleaims to understand the flows and 
perspective of theirepistemologicalperceptionsbased on a qualitativeapproach. The research 
corpus consisted of 82 documents, of which 16 scientificarticleswereselected for 
discussionaccording to thematic and anal
central dimensions of indigenous knowledge: the physicaldimension and the spiritual dimension. 
The physicaldimension highlights knowledge as territorialized knowledge, produced and 
transmittedthrough social practices, orality, the body, and the relationship with nature. The 
spiritual dimension highlights cosmologies, rituals, dreams, ancestry, and healingpractices as 
epistemologicalfoundations of indigenous knowledge systems. The analysisdemonstrates th
thesedimensions are interdependent and articulatethemselves in the constitution of 
complexsystems of knowledge, challenginghegemonic Western epistemological perspectives. 
The resultsreinforce the need for decolonial and methodologicallysensitiveapproach
understanding and valuingindigenous knowledge, contributing to the advancement of academic 
debates on epistemologicalplurality and knowledge production in intercultural contexts

 
Keywords: Indigenous knowledge. Informationflows. Plural epistemologies

 
 

Recebido em: 22/07/2025 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

FLUXOS E DIMENSÕES DO CONHECIMENTO INDÍGENA: PERCEPÇÕES 
EPISTEMOLÓGICAS 

  Diego Leonardo de Souza Fonseca
Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do 

Amazonas (IFAM), Manaus, Amazonas, Brasil
diego.fonseca@ifam.edu.br

https://orcid.org/0000

RESUMO 
 

em como objetivo compreender os fluxos e dimensões do conhecimento 
indígena a partir de uma perspectiva das suas percepções epistemológicas com base em uma 

O corpus da pesquisa foi constituído por 82 documentos, dos quais 1
selecionados para a discussão, segundo critérios de aderência 

temática e analítica. A investigação organiza-se em duas dimensões centrais do conhecimento 
indígena: a dimensão física e a dimensão espiritual. A dimensão física evidencia o 

saber territorializado, produzido e transmitido por meio das práticas 
sociais, da oralidade, do corpo e da relação com a natureza. Já a dimensão espiritual destaca 
cosmologias, rituais, sonhos, ancestralidade e práticas de cura como fundamentos 

icos dos sistemas indígenas de conhecimento. A análise demonstra que essas 
dimensões são interdependentes e se articulam na constituição de sistemas complexos de 
saber, desafiando perspectivas epistemológicas ocidentais hegemônicas. Os resultados 

a necessidade de abordagens decoloniais e metodologicamente sensíveis para a 
compreensão e valorização do conhecimento indígena, contribuindo para o avanço dos 
debates acadêmicossobre pluralidade epistemológica e produção do conhecimento em 

Conhecimento indígena. Fluxos informacionais. Epistemologias plurais. Ciência da 

FLOWS AND DIMENSIONS OF INDIGENOUS KNOWLEDGE: EPISTEMOLOGICAL PERCEPTIONS
 
 

ABSTRACT 
 

This articleaims to understand the flows and dimensions of indigenous knowledge from the 
perspective of theirepistemologicalperceptionsbased on a qualitativeapproach. The research 
corpus consisted of 82 documents, of which 16 scientificarticleswereselected for 
discussionaccording to thematic and analyticalcriteria. The investigation is organizedinto two 
central dimensions of indigenous knowledge: the physicaldimension and the spiritual dimension. 
The physicaldimension highlights knowledge as territorialized knowledge, produced and 

ocial practices, orality, the body, and the relationship with nature. The 
spiritual dimension highlights cosmologies, rituals, dreams, ancestry, and healingpractices as 
epistemologicalfoundations of indigenous knowledge systems. The analysisdemonstrates th
thesedimensions are interdependent and articulatethemselves in the constitution of 
complexsystems of knowledge, challenginghegemonic Western epistemological perspectives. 
The resultsreinforce the need for decolonial and methodologicallysensitiveapproach
understanding and valuingindigenous knowledge, contributing to the advancement of academic 
debates on epistemologicalplurality and knowledge production in intercultural contexts

Indigenous knowledge. Informationflows. Plural epistemologies. Informationscience.

Aceito em: 29/01/2026 Publicado em:

1 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

FLUXOS E DIMENSÕES DO CONHECIMENTO INDÍGENA: PERCEPÇÕES 

Diego Leonardo de Souza Fonseca 
Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do 

, Manaus, Amazonas, Brasil. 
diego.fonseca@ifam.edu.br 

tps://orcid.org/0000-0002-0105-1577 

compreender os fluxos e dimensões do conhecimento 
com base em uma 

O corpus da pesquisa foi constituído por 82 documentos, dos quais 16 
selecionados para a discussão, segundo critérios de aderência 

se em duas dimensões centrais do conhecimento 
indígena: a dimensão física e a dimensão espiritual. A dimensão física evidencia o 

saber territorializado, produzido e transmitido por meio das práticas 
sociais, da oralidade, do corpo e da relação com a natureza. Já a dimensão espiritual destaca 
cosmologias, rituais, sonhos, ancestralidade e práticas de cura como fundamentos 

icos dos sistemas indígenas de conhecimento. A análise demonstra que essas 
dimensões são interdependentes e se articulam na constituição de sistemas complexos de 
saber, desafiando perspectivas epistemológicas ocidentais hegemônicas. Os resultados 

a necessidade de abordagens decoloniais e metodologicamente sensíveis para a 
compreensão e valorização do conhecimento indígena, contribuindo para o avanço dos 
debates acadêmicossobre pluralidade epistemológica e produção do conhecimento em 

Conhecimento indígena. Fluxos informacionais. Epistemologias plurais. Ciência da 

FLOWS AND DIMENSIONS OF INDIGENOUS KNOWLEDGE: EPISTEMOLOGICAL PERCEPTIONS 

dimensions of indigenous knowledge from the 
perspective of theirepistemologicalperceptionsbased on a qualitativeapproach. The research 
corpus consisted of 82 documents, of which 16 scientificarticleswereselected for 

yticalcriteria. The investigation is organizedinto two 
central dimensions of indigenous knowledge: the physicaldimension and the spiritual dimension. 
The physicaldimension highlights knowledge as territorialized knowledge, produced and 

ocial practices, orality, the body, and the relationship with nature. The 
spiritual dimension highlights cosmologies, rituals, dreams, ancestry, and healingpractices as 
epistemologicalfoundations of indigenous knowledge systems. The analysisdemonstrates that 
thesedimensions are interdependent and articulatethemselves in the constitution of 
complexsystems of knowledge, challenginghegemonic Western epistemological perspectives. 
The resultsreinforce the need for decolonial and methodologicallysensitiveapproaches to 
understanding and valuingindigenous knowledge, contributing to the advancement of academic 
debates on epistemologicalplurality and knowledge production in intercultural contexts. 

. Informationscience. 

Publicado em: 02/02/2026 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

1 INTRODUÇÃO 

 

O campo da Ciência da Informação tem, historicamente, fundamentado seus 

marcos epistemológicos em concepções ocidentais de ciência, informação e 

conhecimento. Este paradigma 

universalistas, frequentemente invisibiliza ou subalterniza formas outras de produzir, 

organizar, comunicar e preservar saberes. Dentre essas formas, os conhecimentos 

indígenas constituem um campo de saber

ancestralidade, pela interdependência com o território e pela cosmovisão que integra o 

espiritual, o simbólico e o natural. Em um cenário global que clama pela descolonização 

dos saberes e pela valorização da div

da Informação refletir criticamente sobre suas bases e ampliar seus referenciais teóricos e 

metodológicos para incorporar epistemologias não

O presente artigo se insere nesse movimento de 

uma análise dos fluxos e dimensões do conhecimento indígena a partir de uma 

perspectiva informacional e epistemológica. A problemática central que mobiliza esta 

investigação consiste em compreender como os conhecimentos indíg

circulam e se transformam dentro de contextos socioculturais próprios, bem como 

identificar as implicações dessa dinâmica para o campo da Ciência da Informação. Trata

se de reconhecer que os conhecimentos tradicionais dos povos originár

muitas vezes excluídos dos sistemas formais de informação, possuem alta complexidade 

organizacional e forte capacidade de gestão intergeracional do saber.

Para tanto, esta pesquisa busca tensionar as categorias tradicionais da Ciência da 

Informação, notadamente aquelas centradas em modelos lineares, documentais e 

sistematizadores de tratamento informacional. Diferente desses modelos, os saberes 

indígenas se expressam por meio de fluxos cíclicos, plurilógicos e holísticos, enraizados 

na experiência vivida e mediados por múltiplos sistemas simbólicos.

investigar os modos de existência informacional desses conhecimentos exige não apenas 

o deslocamento teórico, mas o engajamento em uma práxis intercultural e decolonial.

A importância desta abordagem se justifica tanto por sua relevância científica 

quanto por seu compromisso ético. Sob a perspectiva científica, o estudo dos fluxos do 

conhecimento indígena amplia a compreensão dos sistemas informacionais em suas 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

O campo da Ciência da Informação tem, historicamente, fundamentado seus 

marcos epistemológicos em concepções ocidentais de ciência, informação e 

conhecimento. Este paradigma dominante, ancorado em pressupostos positivistas e 

universalistas, frequentemente invisibiliza ou subalterniza formas outras de produzir, 

organizar, comunicar e preservar saberes. Dentre essas formas, os conhecimentos 

indígenas constituem um campo de saber marcado pela oralidade, pelo vínculo com a 

ancestralidade, pela interdependência com o território e pela cosmovisão que integra o 

espiritual, o simbólico e o natural. Em um cenário global que clama pela descolonização 

dos saberes e pela valorização da diversidade epistêmica, torna-se imperativo à Ciência 

da Informação refletir criticamente sobre suas bases e ampliar seus referenciais teóricos e 

metodológicos para incorporar epistemologias não-hegemônicas. 

O presente artigo se insere nesse movimento de ampliação epistêmica ao propor 

uma análise dos fluxos e dimensões do conhecimento indígena a partir de uma 

perspectiva informacional e epistemológica. A problemática central que mobiliza esta 

investigação consiste em compreender como os conhecimentos indíg

circulam e se transformam dentro de contextos socioculturais próprios, bem como 

identificar as implicações dessa dinâmica para o campo da Ciência da Informação. Trata

se de reconhecer que os conhecimentos tradicionais dos povos originár

muitas vezes excluídos dos sistemas formais de informação, possuem alta complexidade 

organizacional e forte capacidade de gestão intergeracional do saber. 

pesquisa busca tensionar as categorias tradicionais da Ciência da 

ação, notadamente aquelas centradas em modelos lineares, documentais e 

sistematizadores de tratamento informacional. Diferente desses modelos, os saberes 

indígenas se expressam por meio de fluxos cíclicos, plurilógicos e holísticos, enraizados 

ia vivida e mediados por múltiplos sistemas simbólicos.

investigar os modos de existência informacional desses conhecimentos exige não apenas 

o deslocamento teórico, mas o engajamento em uma práxis intercultural e decolonial.

ta abordagem se justifica tanto por sua relevância científica 

quanto por seu compromisso ético. Sob a perspectiva científica, o estudo dos fluxos do 

conhecimento indígena amplia a compreensão dos sistemas informacionais em suas 

2 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

O campo da Ciência da Informação tem, historicamente, fundamentado seus 

marcos epistemológicos em concepções ocidentais de ciência, informação e 

dominante, ancorado em pressupostos positivistas e 

universalistas, frequentemente invisibiliza ou subalterniza formas outras de produzir, 

organizar, comunicar e preservar saberes. Dentre essas formas, os conhecimentos 

marcado pela oralidade, pelo vínculo com a 

ancestralidade, pela interdependência com o território e pela cosmovisão que integra o 

espiritual, o simbólico e o natural. Em um cenário global que clama pela descolonização 

se imperativo à Ciência 

da Informação refletir criticamente sobre suas bases e ampliar seus referenciais teóricos e 

ampliação epistêmica ao propor 

uma análise dos fluxos e dimensões do conhecimento indígena a partir de uma 

perspectiva informacional e epistemológica. A problemática central que mobiliza esta 

investigação consiste em compreender como os conhecimentos indígenas se constituem, 

circulam e se transformam dentro de contextos socioculturais próprios, bem como 

identificar as implicações dessa dinâmica para o campo da Ciência da Informação. Trata-

se de reconhecer que os conhecimentos tradicionais dos povos originários, embora 

muitas vezes excluídos dos sistemas formais de informação, possuem alta complexidade 

 

pesquisa busca tensionar as categorias tradicionais da Ciência da 

ação, notadamente aquelas centradas em modelos lineares, documentais e 

sistematizadores de tratamento informacional. Diferente desses modelos, os saberes 

indígenas se expressam por meio de fluxos cíclicos, plurilógicos e holísticos, enraizados 

ia vivida e mediados por múltiplos sistemas simbólicos. Assim sendo, 

investigar os modos de existência informacional desses conhecimentos exige não apenas 

o deslocamento teórico, mas o engajamento em uma práxis intercultural e decolonial. 

ta abordagem se justifica tanto por sua relevância científica 

quanto por seu compromisso ético. Sob a perspectiva científica, o estudo dos fluxos do 

conhecimento indígena amplia a compreensão dos sistemas informacionais em suas 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

dimensões culturais, sociais

baseadas em lógicas racional

político em reconhecer os direitos epistêmicos dos povos indígenas, especialmente frente 

aos históricos processos de colonização do saber, epistemicídio e apropriação indevida 

do patrimônio cultural tradicional. A valorização desses saberes requer uma atitude de 

escuta e coautoria, em que o pesquisador atue como mediador e não como agente 

extrativista. 

Logo, em termos conceituais, este trabalho opera com uma definição ampliada de 

conhecimento, entendendo-o não como mera representação cognitiva do mundo, mas 

como expressão de um modo de ser, agir e interagir com a realidade. Essa definição se 

aproxima da perspectiva de Sa

situada, bem como da concepção de Smith (2012), que vincula o saber indígena à 

resistência, à identidade e à autodeterminação dos povos originários. Desse modo, os 

fluxos de conhecimento aqui aborda

formais, mas incluem os rituais, as narrativas orais, os signos da natureza, as 

experiências sensoriais e espirituais

tessitura epistêmica dos povos indígenas.

objetivocompreender os fluxos e dimensões do con

perspectiva das suas percepções epistemológicas. 

 

2 CONHECIMENTO INDÍGENA: CONCEPÇÕES TEÓRICAS

 

A construção teórica em torno do conhecimento indígena demanda uma 

abordagem epistemológica que ultrapasse os marcos interpretativos da racionalidade 

científica ocidental moderna. A Ciência da Informação, enquanto campo historicamente 

atrelado à lógica documental, classificatória e institucionalizada do conhecimento, 

encontra-se diante do desafio de repensar seus referenciais para incluir e valorizar 

epistemologias não hegemônicas (Fonseca, 2025). Nesse

indígena apresenta-se para 

epistemológica autônoma, dotada de princípios próprios de produção, organização e 

circulação do saber. 

O conhecimento indígena, 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

dimensões culturais, sociais e espirituais, desafiando as abordagens convencionais 

baseadas em lógicas racional-instrumentais. Por outro lado, há um imperativo ético e 

político em reconhecer os direitos epistêmicos dos povos indígenas, especialmente frente 

colonização do saber, epistemicídio e apropriação indevida 

do patrimônio cultural tradicional. A valorização desses saberes requer uma atitude de 

escuta e coautoria, em que o pesquisador atue como mediador e não como agente 

onceituais, este trabalho opera com uma definição ampliada de 

o não como mera representação cognitiva do mundo, mas 

como expressão de um modo de ser, agir e interagir com a realidade. Essa definição se 

aproxima da perspectiva de Santos (2010), ao tratar o conhecimento como prática social 

situada, bem como da concepção de Smith (2012), que vincula o saber indígena à 

resistência, à identidade e à autodeterminação dos povos originários. Desse modo, os 

fluxos de conhecimento aqui abordados não se restringem a processos informacionais 

formais, mas incluem os rituais, as narrativas orais, os signos da natureza, as 

experiências sensoriais e espirituais, ou seja, todos os elementos que compõem a 

tessitura epistêmica dos povos indígenas.Nesse sentido, este artigo 

compreender os fluxos e dimensões do conhecimento indígena a partir de uma 

perspectiva das suas percepções epistemológicas.  

CONHECIMENTO INDÍGENA: CONCEPÇÕES TEÓRICAS 

A construção teórica em torno do conhecimento indígena demanda uma 

abordagem epistemológica que ultrapasse os marcos interpretativos da racionalidade 

científica ocidental moderna. A Ciência da Informação, enquanto campo historicamente 

umental, classificatória e institucionalizada do conhecimento, 

se diante do desafio de repensar seus referenciais para incluir e valorizar 

hegemônicas (Fonseca, 2025). Nesse contexto, o conhecimento 

para além de um objeto de estudo, mas como proposta 

epistemológica autônoma, dotada de princípios próprios de produção, organização e 

O conhecimento indígena, compreendido conceitualmente a partir da sua natureza 

3 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

e espirituais, desafiando as abordagens convencionais 

instrumentais. Por outro lado, há um imperativo ético e 

político em reconhecer os direitos epistêmicos dos povos indígenas, especialmente frente 

colonização do saber, epistemicídio e apropriação indevida 

do patrimônio cultural tradicional. A valorização desses saberes requer uma atitude de 

escuta e coautoria, em que o pesquisador atue como mediador e não como agente 

onceituais, este trabalho opera com uma definição ampliada de 

o não como mera representação cognitiva do mundo, mas 

como expressão de um modo de ser, agir e interagir com a realidade. Essa definição se 

ntos (2010), ao tratar o conhecimento como prática social 

situada, bem como da concepção de Smith (2012), que vincula o saber indígena à 

resistência, à identidade e à autodeterminação dos povos originários. Desse modo, os 

dos não se restringem a processos informacionais 

formais, mas incluem os rituais, as narrativas orais, os signos da natureza, as 

ou seja, todos os elementos que compõem a 

, este artigo tem como 

hecimento indígena a partir de uma 

A construção teórica em torno do conhecimento indígena demanda uma 

abordagem epistemológica que ultrapasse os marcos interpretativos da racionalidade 

científica ocidental moderna. A Ciência da Informação, enquanto campo historicamente 

umental, classificatória e institucionalizada do conhecimento, 

se diante do desafio de repensar seus referenciais para incluir e valorizar 

contexto, o conhecimento 

objeto de estudo, mas como proposta 

epistemológica autônoma, dotada de princípios próprios de produção, organização e 

compreendido conceitualmente a partir da sua natureza 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

própria, é constituído a partir de um sistema integrado de relações que conecta seres 

humanos, entidades não humanas, cosmos, território e ancestralidade

2010; Ngulube, 2002). Trata-se de um saber que escapa à compartimentalização típica da 

ciência ocidental e que se manifesta em dimensões simbólicas, espirituais, éticas e 

sensoriais. Ele não é apenas descritivo do mundo, mas constitutivo de modos de 

existência e formas de vida (S

Cajete (1994) afirma que o 

experiência humana e cósmica

da espiritualidade e da ecologia. O conhecimento é, portanto, uma forma de viver e de se 

relacionar com o mundo, construída a partir da observaçã

silêncio e da prática. Essa concepção rompe com a epistemologia positivista baseada na 

observação neutra, na repetição experimental e na universalização dos resultados.

Na mesma direção, Smith (2012)problematiza o lugar da 

tradicional na colonização do conhecimento. Segundo a autora, o saber indígena é 

produzido a partir da experiência coletiva e da resistência histórica, sendo inseparável dos 

processos de autodeterminação e identidade cultural. O conheci

não é apenas informacional ou instrumental: ele é performativo e comunitário, e cumpre 

função de continuidade histórica e cosmológica. Smith

descolonial na produção de conhecimento, na qual as vozes indígen

objeto, mas também sujeito da investigação.

A perspectiva latino-americana, especialmente a partir da crítica à modernidade 

colonial, também contribui para a compreensão ampliada do conhecimento indígena. Leff 

(2001) analisa os saberes tradicionais como formas de racionalidade ambiental que se 

contrapõem ao racionalismo técnico

saberes indígenas são fundamentados em cosmologias que articulam harmonia com a 

natureza, uso sustentável dos recurs

saberes expressam modos de habitar o mundo que não se subordinam à lógica de 

exploração, mas que visam à regeneração da vida e ao equilíbrio dos sistemas 

ecológicos. 

No Brasil, a produção teórica sobre o conh

visibilidade tanto entre intelectuais indígenas quanto em setores acadêmicos 

comprometidos com a interculturalidade. Baniwa (2006), intelectual do povo Baniwa, 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

rtir de um sistema integrado de relações que conecta seres 

humanos, entidades não humanas, cosmos, território e ancestralidade

se de um saber que escapa à compartimentalização típica da 

se manifesta em dimensões simbólicas, espirituais, éticas e 

sensoriais. Ele não é apenas descritivo do mundo, mas constitutivo de modos de 

existência e formas de vida (Santos, 2010; Smith, 2012). 

afirma que o saber tradicional é vivido como parte da totalidade da 

experiência humana e cósmica, ou seja, ele não pode ser separado da ética, da estética, 

da espiritualidade e da ecologia. O conhecimento é, portanto, uma forma de viver e de se 

relacionar com o mundo, construída a partir da observação, da intuição, da narrativa, do 

silêncio e da prática. Essa concepção rompe com a epistemologia positivista baseada na 

observação neutra, na repetição experimental e na universalização dos resultados.

Na mesma direção, Smith (2012)problematiza o lugar da 

tradicional na colonização do conhecimento. Segundo a autora, o saber indígena é 

produzido a partir da experiência coletiva e da resistência histórica, sendo inseparável dos 

processos de autodeterminação e identidade cultural. O conhecimento, nesse sentido, 

não é apenas informacional ou instrumental: ele é performativo e comunitário, e cumpre 

função de continuidade histórica e cosmológica. Smith (2012) propõe uma abordagem 

descolonial na produção de conhecimento, na qual as vozes indígenas sejam não apenas 

objeto, mas também sujeito da investigação. 

americana, especialmente a partir da crítica à modernidade 

colonial, também contribui para a compreensão ampliada do conhecimento indígena. Leff 

tradicionais como formas de racionalidade ambiental que se 

contrapõem ao racionalismo técnico-instrumental da modernidade. Para o autor, os 

saberes indígenas são fundamentados em cosmologias que articulam harmonia com a 

natureza, uso sustentável dos recursos e compreensão simbólica do território. Esses 

saberes expressam modos de habitar o mundo que não se subordinam à lógica de 

exploração, mas que visam à regeneração da vida e ao equilíbrio dos sistemas 

No Brasil, a produção teórica sobre o conhecimento indígena tem ganhado 

visibilidade tanto entre intelectuais indígenas quanto em setores acadêmicos 

comprometidos com a interculturalidade. Baniwa (2006), intelectual do povo Baniwa, 

4 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

rtir de um sistema integrado de relações que conecta seres 

humanos, entidades não humanas, cosmos, território e ancestralidade (Lodhi; Mikulecky, 

se de um saber que escapa à compartimentalização típica da 

se manifesta em dimensões simbólicas, espirituais, éticas e 

sensoriais. Ele não é apenas descritivo do mundo, mas constitutivo de modos de 

parte da totalidade da 

le não pode ser separado da ética, da estética, 

da espiritualidade e da ecologia. O conhecimento é, portanto, uma forma de viver e de se 

o, da intuição, da narrativa, do 

silêncio e da prática. Essa concepção rompe com a epistemologia positivista baseada na 

observação neutra, na repetição experimental e na universalização dos resultados. 

Na mesma direção, Smith (2012)problematiza o lugar da pesquisa científica 

tradicional na colonização do conhecimento. Segundo a autora, o saber indígena é 

produzido a partir da experiência coletiva e da resistência histórica, sendo inseparável dos 

mento, nesse sentido, 

não é apenas informacional ou instrumental: ele é performativo e comunitário, e cumpre 

propõe uma abordagem 

as sejam não apenas 

americana, especialmente a partir da crítica à modernidade 

colonial, também contribui para a compreensão ampliada do conhecimento indígena. Leff 

tradicionais como formas de racionalidade ambiental que se 

instrumental da modernidade. Para o autor, os 

saberes indígenas são fundamentados em cosmologias que articulam harmonia com a 

os e compreensão simbólica do território. Esses 

saberes expressam modos de habitar o mundo que não se subordinam à lógica de 

exploração, mas que visam à regeneração da vida e ao equilíbrio dos sistemas 

ecimento indígena tem ganhado 

visibilidade tanto entre intelectuais indígenas quanto em setores acadêmicos 

comprometidos com a interculturalidade. Baniwa (2006), intelectual do povo Baniwa, 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

destaca que os saberes indígenas são estruturados por um paradigma

próprio, baseado na oralidade, na memória coletiva e na sacralidade do conhecimento. O 

saber é considerado uma dádiva ancestral que requer responsabilidade ética em seu uso 

e transmissão. Na Ciência da Informação, Fonseca (20

tradicional é parte essencial da soberania dos povos originários e que sua preservação é 

estratégica para a continuidade cultural e espiritual das comunidades.

al. (2024) compreende, a partir de um estudo bibliométrico, qu

vem sendo discutido e investigado com base em diferentes indicadores associados as 

suas práxis e mecanismos de gestão desse tipo de conhecimento.

Cunha (2009), por sua vez, ao estudar as práticas etnobiológicas e os sistemas 

classificatórios de diferentes povos indígenas brasileiros, revela a complexidade e a 

sofisticação dos saberes tradicionais. Segundo a autora, tais sistemas de conhecimento 

são elaborados com base em observações empíricas precisas e em relações simbólicas 

densamente organizadas. Cunha (2009)

sistemas de taxonomia, manejo e uso da biodiversidade que rivalizam, em termos de 

eficiência e refinamento, com os conhecimentos científicos ocidentais.

Outro aspecto fundamental a se

conhecimento indígena e território. Os saberes tradicionais são profundamente 

territorializados, isto é, são produzidos e atualizados a partir das interações entre os 

sujeitos e os ambientes naturais em que viv

(2018), o território não é apenas um espaço físico ou geográfico, mas um espaço 

ontológico onde se inscrevem sentidos, histórias, afetos e saberes. Cada elemento da 

paisagem - rios, montanhas, florestas, animais 

simbólica que informa o modo de vida da comunidade. O território, nesse sentido, é ao 

mesmo tempo fonte, repositório e agente do conhecimento.

Essa concepção territorial do conhecimento desafia os paradigmas da Ciência da 

Informação baseados em suportes materiais, sistemas classificatórios fixos e protocolos 

de mediação universalizantes

indígena é fluido, contextual, experiencial e frequentemente transmitido por meio 

práticas performáticas, como rituais, cantos, danças, sonhos, narrativas e silêncio. Tais 

formas de mediação transmitem informação

conhecimento, tornando-se parte ativa de sua construção.

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

destaca que os saberes indígenas são estruturados por um paradigma

próprio, baseado na oralidade, na memória coletiva e na sacralidade do conhecimento. O 

saber é considerado uma dádiva ancestral que requer responsabilidade ética em seu uso 

Na Ciência da Informação, Fonseca (2025) enfatiza qu

tradicional é parte essencial da soberania dos povos originários e que sua preservação é 

estratégica para a continuidade cultural e espiritual das comunidades.

(2024) compreende, a partir de um estudo bibliométrico, que o conhecimento indígena 

vem sendo discutido e investigado com base em diferentes indicadores associados as 

suas práxis e mecanismos de gestão desse tipo de conhecimento. 

Cunha (2009), por sua vez, ao estudar as práticas etnobiológicas e os sistemas 

ificatórios de diferentes povos indígenas brasileiros, revela a complexidade e a 

sofisticação dos saberes tradicionais. Segundo a autora, tais sistemas de conhecimento 

são elaborados com base em observações empíricas precisas e em relações simbólicas 

Cunha (2009) argumenta que os povos indígenas possuem 

sistemas de taxonomia, manejo e uso da biodiversidade que rivalizam, em termos de 

eficiência e refinamento, com os conhecimentos científicos ocidentais.

Outro aspecto fundamental a ser considerado é a relação indissociável entre 

conhecimento indígena e território. Os saberes tradicionais são profundamente 

territorializados, isto é, são produzidos e atualizados a partir das interações entre os 

sujeitos e os ambientes naturais em que vivem. Conforme argumentam Oliveira e Freire 

(2018), o território não é apenas um espaço físico ou geográfico, mas um espaço 

ontológico onde se inscrevem sentidos, histórias, afetos e saberes. Cada elemento da 

rios, montanhas, florestas, animais - carrega uma dimensão pedagógica e 

simbólica que informa o modo de vida da comunidade. O território, nesse sentido, é ao 

mesmo tempo fonte, repositório e agente do conhecimento. 

Essa concepção territorial do conhecimento desafia os paradigmas da Ciência da 

Informação baseados em suportes materiais, sistemas classificatórios fixos e protocolos 

de mediação universalizantes (Fonseca; Zaninelli, 2023). Ao contrário, o conhecimento 

indígena é fluido, contextual, experiencial e frequentemente transmitido por meio 

práticas performáticas, como rituais, cantos, danças, sonhos, narrativas e silêncio. Tais 

formas de mediação transmitem informação e constituem o próprio processo de 

se parte ativa de sua construção. 

5 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

destaca que os saberes indígenas são estruturados por um paradigma epistemológico 

próprio, baseado na oralidade, na memória coletiva e na sacralidade do conhecimento. O 

saber é considerado uma dádiva ancestral que requer responsabilidade ética em seu uso 

enfatiza que o conhecimento 

tradicional é parte essencial da soberania dos povos originários e que sua preservação é 

estratégica para a continuidade cultural e espiritual das comunidades. Bem como Yanaiet 

e o conhecimento indígena 

vem sendo discutido e investigado com base em diferentes indicadores associados as 

Cunha (2009), por sua vez, ao estudar as práticas etnobiológicas e os sistemas 

ificatórios de diferentes povos indígenas brasileiros, revela a complexidade e a 

sofisticação dos saberes tradicionais. Segundo a autora, tais sistemas de conhecimento 

são elaborados com base em observações empíricas precisas e em relações simbólicas 

argumenta que os povos indígenas possuem 

sistemas de taxonomia, manejo e uso da biodiversidade que rivalizam, em termos de 

eficiência e refinamento, com os conhecimentos científicos ocidentais. 

r considerado é a relação indissociável entre 

conhecimento indígena e território. Os saberes tradicionais são profundamente 

territorializados, isto é, são produzidos e atualizados a partir das interações entre os 

em. Conforme argumentam Oliveira e Freire 

(2018), o território não é apenas um espaço físico ou geográfico, mas um espaço 

ontológico onde se inscrevem sentidos, histórias, afetos e saberes. Cada elemento da 

carrega uma dimensão pedagógica e 

simbólica que informa o modo de vida da comunidade. O território, nesse sentido, é ao 

Essa concepção territorial do conhecimento desafia os paradigmas da Ciência da 

Informação baseados em suportes materiais, sistemas classificatórios fixos e protocolos 

. Ao contrário, o conhecimento 

indígena é fluido, contextual, experiencial e frequentemente transmitido por meio de 

práticas performáticas, como rituais, cantos, danças, sonhos, narrativas e silêncio. Tais 

constituem o próprio processo de 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

A relacionalidade, como dimens

teoria do conhecimento indígena. Conforme argumenta Smith (2012), os saberes 

tradicionais são relacionalmente orientados, ou seja, são construídos com base na 

interação entre diferentes formas de vida, human

processo implica em uma ética do conhecimento que reconhece a existência e a agência 

dos outros — não apenas de outros humanos, mas de plantas, animais, espíritos e 

ancestrais (Durazzo; Segata, 2020

relacional que contrasta com a ontologia

abre caminho para epistemologias que se baseiam na reciprocidade, no cuidado e no 

respeito. 

Nesse contexto, o conhecimento não é uma e

um bem coletivo que circula de modo estratégico e cerimonial. A transmissão do saber 

requer condições específicas de tempo, espaço e disposição afetiva. O detentor do 

conhecimento, muitas vezes um ancião, um pajé ou um

compartilha uma informação, mas realiza uma transferência de responsabilidade e de 

vínculo com o mundo. Esse processo exige confiança, legitimidade e reconhecimento 

mútuo, o que reforça o caráter ético e comunitário da gestão 

Ao mesmo tempo, é preciso reconhecer que os conhecimentos indígenas não são 

sistemas fechados ou imutáveis. Ao contrário, trata

dinâmicas, adaptativas e em constante diálogo com os contextos históricos,

ambientais. Conforme adverte Baniwa (2006), o saber indígena é simultaneamente 

tradicional e inovador, pois se atualiza diante dos desafios contemporâneos, sem perder 

seu fundamento ancestral. Essa capacidade de atualização é uma de suas princ

forças, tornando-o um recurso estratégico para a sustentabilidade socioambiental, a 

resistência cultural e a soberania epistêmica dos povos originários.

Diante de todo esse panorama, a Ciência da Informação é convocada a repensar 

seus marcos teóricos e metodológicos para incorporar os conhecimentos indígenas como 

sistemas complexos de saber que desafiam e enriquecem os fundamentos do campo

(Fonseca, 2025). Para tal, reflete

postura ética de escuta, de reconhecimento da alteridade e de coautoria nos processos 

de investigação, preservação e mediação informacional

epistemologias indígenas, fluxos de conhecimento e interculturalidade na ecologia de 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

A relacionalidade, como dimensão epistemológica, também ocupa papel central na 

teoria do conhecimento indígena. Conforme argumenta Smith (2012), os saberes 

tradicionais são relacionalmente orientados, ou seja, são construídos com base na 

interação entre diferentes formas de vida, humanas e não humanas.

uma ética do conhecimento que reconhece a existência e a agência 

apenas de outros humanos, mas de plantas, animais, espíritos e 

Durazzo; Segata, 2020). É o que Valim (2023) observa como uma

contrasta com a ontologia individualista e dualista da ciência moderna e 

abre caminho para epistemologias que se baseiam na reciprocidade, no cuidado e no 

Nesse contexto, o conhecimento não é uma entidade descolada da vida social, mas 

um bem coletivo que circula de modo estratégico e cerimonial. A transmissão do saber 

requer condições específicas de tempo, espaço e disposição afetiva. O detentor do 

conhecimento, muitas vezes um ancião, um pajé ou um líder espiritual, não apenas 

compartilha uma informação, mas realiza uma transferência de responsabilidade e de 

vínculo com o mundo. Esse processo exige confiança, legitimidade e reconhecimento 

mútuo, o que reforça o caráter ético e comunitário da gestão do conhecimento indígena.

Ao mesmo tempo, é preciso reconhecer que os conhecimentos indígenas não são 

sistemas fechados ou imutáveis. Ao contrário, trata-se de epistemologias vivas, 

dinâmicas, adaptativas e em constante diálogo com os contextos históricos,

ambientais. Conforme adverte Baniwa (2006), o saber indígena é simultaneamente 

tradicional e inovador, pois se atualiza diante dos desafios contemporâneos, sem perder 

seu fundamento ancestral. Essa capacidade de atualização é uma de suas princ

o um recurso estratégico para a sustentabilidade socioambiental, a 

resistência cultural e a soberania epistêmica dos povos originários. 

Diante de todo esse panorama, a Ciência da Informação é convocada a repensar 

e metodológicos para incorporar os conhecimentos indígenas como 

sistemas complexos de saber que desafiam e enriquecem os fundamentos do campo

Para tal, reflete-se que a inclusão dessas epistemologias exige uma 

reconhecimento da alteridade e de coautoria nos processos 

de investigação, preservação e mediação informacional, bem como na investigação das 

epistemologias indígenas, fluxos de conhecimento e interculturalidade na ecologia de 

6 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

ão epistemológica, também ocupa papel central na 

teoria do conhecimento indígena. Conforme argumenta Smith (2012), os saberes 

tradicionais são relacionalmente orientados, ou seja, são construídos com base na 

as e não humanas. Sendo assim, esse 

uma ética do conhecimento que reconhece a existência e a agência 

apenas de outros humanos, mas de plantas, animais, espíritos e 

(2023) observa como uma ontologia 

individualista e dualista da ciência moderna e 

abre caminho para epistemologias que se baseiam na reciprocidade, no cuidado e no 

ntidade descolada da vida social, mas 

um bem coletivo que circula de modo estratégico e cerimonial. A transmissão do saber 

requer condições específicas de tempo, espaço e disposição afetiva. O detentor do 

líder espiritual, não apenas 

compartilha uma informação, mas realiza uma transferência de responsabilidade e de 

vínculo com o mundo. Esse processo exige confiança, legitimidade e reconhecimento 

do conhecimento indígena. 

Ao mesmo tempo, é preciso reconhecer que os conhecimentos indígenas não são 

se de epistemologias vivas, 

dinâmicas, adaptativas e em constante diálogo com os contextos históricos, políticos e 

ambientais. Conforme adverte Baniwa (2006), o saber indígena é simultaneamente 

tradicional e inovador, pois se atualiza diante dos desafios contemporâneos, sem perder 

seu fundamento ancestral. Essa capacidade de atualização é uma de suas principais 

o um recurso estratégico para a sustentabilidade socioambiental, a 

Diante de todo esse panorama, a Ciência da Informação é convocada a repensar 

e metodológicos para incorporar os conhecimentos indígenas como 

sistemas complexos de saber que desafiam e enriquecem os fundamentos do campo 

inclusão dessas epistemologias exige uma 

reconhecimento da alteridade e de coautoria nos processos 

, bem como na investigação das 

epistemologias indígenas, fluxos de conhecimento e interculturalidade na ecologia de 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

saberes tradicionais. 

. 

2.1 Epistemologias indígenas: fundamentos e cosmovisões

 

As epistemologias indígenas constituem sistemas complexos de conhecimento que 

desafiam os paradigmas clássicos da ciência moderna ocidental

Andrade, 2023). Elas são fundamentadas em cosmovisões específicas e integradas à 

experiência comunitária e territorial, 

compreendidas à luz de modelos universalistas, individualistas e fragmentários de 

produção do saber – como bem obse

uma ontologia relacional e uma ética do conhecimento que articulam o humano, o não 

humano, o ancestral e o espiritual em um contínuo de significações e práticas. A 

consideração dessas epistemologias no campo

reconhecimento de outras formas de inteligibilidade do mundo e de gestão do 

conhecimento, além da valorização de seus modos próprios de mediação, transmissão e 

preservação. 

Na antropologia, a noção de perspectivismo amerín

Castro (2002), representa uma das contribuições mais relevantes para a compreensão 

das cosmovisões indígenas. O autor defende que, para diversos povos originários da 

Amazônia, o mundo não é habitado por diferentes espécies com

homogêneas, mas por múltiplos sujeitos com capacidades perceptivas distintas. Assim, 

humanos, animais, espíritos e outros seres possuem “pontos de vista” próprios, e o que 

os distingue não é a essência, mas o corpo e o modo de percepção. Essa

ontológica implica uma epistemologia que valoriza o conhecimento situado, relacional e 

perspectivado. Desse modo, não há um único “real”, mas múltiplos mundos em relação, 

nos quais o saber é sempre uma construção intersubjetiva.

Na mesma direção, Cadena (2015), ao 

cunha o conceito de ontologias políticas para referir

indígenas confrontam as ontologias hegemônicas do Estado moderno. Para esses povos, 

montanhas, rios, espíritos e a

política. O conhecimento, portanto, não se limita à razão instrumental, mas é mediado por 

relações espirituais e afetivas com entidades que a epistemologia ocidental não 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

ndígenas: fundamentos e cosmovisões 

As epistemologias indígenas constituem sistemas complexos de conhecimento que 

desafiam os paradigmas clássicos da ciência moderna ocidental

undamentadas em cosmovisões específicas e integradas à 

experiência comunitária e territorial, de modo que essas epistemologias não podem ser 

compreendidas à luz de modelos universalistas, individualistas e fragmentários de 

como bem observa Santos (2002). Ao contrário, elas pressupõem 

uma ontologia relacional e uma ética do conhecimento que articulam o humano, o não 

humano, o ancestral e o espiritual em um contínuo de significações e práticas. A 

consideração dessas epistemologias no campo da Ciência da Informação exige o 

reconhecimento de outras formas de inteligibilidade do mundo e de gestão do 

conhecimento, além da valorização de seus modos próprios de mediação, transmissão e 

Na antropologia, a noção de perspectivismo ameríndio, proposta por Viveiros de 

Castro (2002), representa uma das contribuições mais relevantes para a compreensão 

das cosmovisões indígenas. O autor defende que, para diversos povos originários da 

Amazônia, o mundo não é habitado por diferentes espécies com

homogêneas, mas por múltiplos sujeitos com capacidades perceptivas distintas. Assim, 

humanos, animais, espíritos e outros seres possuem “pontos de vista” próprios, e o que 

os distingue não é a essência, mas o corpo e o modo de percepção. Essa

ontológica implica uma epistemologia que valoriza o conhecimento situado, relacional e 

perspectivado. Desse modo, não há um único “real”, mas múltiplos mundos em relação, 

nos quais o saber é sempre uma construção intersubjetiva. 

, Cadena (2015), ao tratar sobre os povos indígenas andinos, 

cunha o conceito de ontologias políticas para referir-se à forma como os saberes 

indígenas confrontam as ontologias hegemônicas do Estado moderno. Para esses povos, 

montanhas, rios, espíritos e ancestrais são agentes vivos que participam da vida social e 

política. O conhecimento, portanto, não se limita à razão instrumental, mas é mediado por 

relações espirituais e afetivas com entidades que a epistemologia ocidental não 

7 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

As epistemologias indígenas constituem sistemas complexos de conhecimento que 

desafiam os paradigmas clássicos da ciência moderna ocidental (Holanda; Silva; 

undamentadas em cosmovisões específicas e integradas à 

epistemologias não podem ser 

compreendidas à luz de modelos universalistas, individualistas e fragmentários de 

. Ao contrário, elas pressupõem 

uma ontologia relacional e uma ética do conhecimento que articulam o humano, o não 

humano, o ancestral e o espiritual em um contínuo de significações e práticas. A 

da Ciência da Informação exige o 

reconhecimento de outras formas de inteligibilidade do mundo e de gestão do 

conhecimento, além da valorização de seus modos próprios de mediação, transmissão e 

dio, proposta por Viveiros de 

Castro (2002), representa uma das contribuições mais relevantes para a compreensão 

das cosmovisões indígenas. O autor defende que, para diversos povos originários da 

Amazônia, o mundo não é habitado por diferentes espécies com perspectivas 

homogêneas, mas por múltiplos sujeitos com capacidades perceptivas distintas. Assim, 

humanos, animais, espíritos e outros seres possuem “pontos de vista” próprios, e o que 

os distingue não é a essência, mas o corpo e o modo de percepção. Essa concepção 

ontológica implica uma epistemologia que valoriza o conhecimento situado, relacional e 

perspectivado. Desse modo, não há um único “real”, mas múltiplos mundos em relação, 

os povos indígenas andinos, 

se à forma como os saberes 

indígenas confrontam as ontologias hegemônicas do Estado moderno. Para esses povos, 

ncestrais são agentes vivos que participam da vida social e 

política. O conhecimento, portanto, não se limita à razão instrumental, mas é mediado por 

relações espirituais e afetivas com entidades que a epistemologia ocidental não 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

reconhece como sujeitos. 

argumentação de que os saberes indígenas 

sobretudo, em registros ontológicos diversos, o que exige o reconhecimento de uma 

pluralidade epistêmica radical.

No campo da Ciência da Informação, ainda que os estudos sobre epistemologias 

indígenas sejam incipientes, algumas contribuições começam a emergir a partir do 

diálogo com os estudos decoloniais e com a proposta de ecologia de saberes de Santos 

(2010). Este autor propõe a

conhecimento válido (científico, racional, ocidental) do conhecimento invisibilizado 

(tradicional, intuitivo, não europeu), promovendo um epistemicídio sistemático. Para 

Santos (2010), as epistemologias 

como válidas e indispensáveis para a construção de uma ciência comprometida com a 

justiça cognitiva. 

Rabelo (2012) argumenta que a informação não pode ser compreendida 

como um dado processado tecnic

simbólico, situado culturalmente, e vinculado à experiência coletiva. Sob essa ótica, os 

fluxos informacionais indígenas não podem ser traduzidos apenas em registros 

documentais ou metadados padronizados; ele

corporeidade, a oralidade e a performance como formas legítimas de organização do 

saber. 

As epistemologias indígenas são, portanto, inseparáveis de suas cosmovisões, as 

quais se caracterizam por uma concepção integrador

ser um “recurso” a ser explorado, é compreendida como um ente vivo com o qual se 

estabelece uma relação de reciprocidade

o tempo não é linear, mas cíclico, e o conhecimento 

Cajete (1994) então destaca que

qual o ensino se dá por meio da observação, da imitação, do ritual e da narrativa. Trata

de um processo holístico que envolve o i

Nesse sentido, a produção do conhecimento nas epistemologias indígenas é 

indissociável da coletividade, logo, o

rituais que reforçam os laços comunitários e a me

dos anciãos, das lideranças espirituais e dos mestres de saber é central na mediação 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

reconhece como sujeitos. Logo, o entendimento de Cadena (2015) parte da

que os saberes indígenas produzem informações distintas

em registros ontológicos diversos, o que exige o reconhecimento de uma 

pluralidade epistêmica radical. 

ência da Informação, ainda que os estudos sobre epistemologias 

indígenas sejam incipientes, algumas contribuições começam a emergir a partir do 

diálogo com os estudos decoloniais e com a proposta de ecologia de saberes de Santos 

(2010). Este autor propõe a superação do “pensamento abissal”, que separa o 

conhecimento válido (científico, racional, ocidental) do conhecimento invisibilizado 

(tradicional, intuitivo, não europeu), promovendo um epistemicídio sistemático. Para 

, as epistemologias advindas dos povos originários devem ser reconhecidas 

indispensáveis para a construção de uma ciência comprometida com a 

argumenta que a informação não pode ser compreendida 

como um dado processado tecnicamente, mas deve ser pensada como um constructo 

simbólico, situado culturalmente, e vinculado à experiência coletiva. Sob essa ótica, os 

fluxos informacionais indígenas não podem ser traduzidos apenas em registros 

documentais ou metadados padronizados; eles exigem abordagens que reconheçam a 

corporeidade, a oralidade e a performance como formas legítimas de organização do 

As epistemologias indígenas são, portanto, inseparáveis de suas cosmovisões, as 

quais se caracterizam por uma concepção integradora da realidade. A natureza, longe de 

ser um “recurso” a ser explorado, é compreendida como um ente vivo com o qual se 

estabelece uma relação de reciprocidade – com afirmam Holanda, Silva e Andrade(2023): 

tempo não é linear, mas cíclico, e o conhecimento não é acumulativo, mas experiencial. 

então destaca que o saber indígena é uma “pedagogia da interconexão”, na 

qual o ensino se dá por meio da observação, da imitação, do ritual e da narrativa. Trata

de um processo holístico que envolve o intelecto, as emoções, o corpo e o espírito.

Nesse sentido, a produção do conhecimento nas epistemologias indígenas é 

, logo, o saber é transmitido por meio de práticas sociais e 

rituais que reforçam os laços comunitários e a memória ancestral (Saraiva, 2020)

dos anciãos, das lideranças espirituais e dos mestres de saber é central na mediação 

8 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

ogo, o entendimento de Cadena (2015) parte da 

informações distintas e operam, 

em registros ontológicos diversos, o que exige o reconhecimento de uma 

ência da Informação, ainda que os estudos sobre epistemologias 

indígenas sejam incipientes, algumas contribuições começam a emergir a partir do 

diálogo com os estudos decoloniais e com a proposta de ecologia de saberes de Santos 

superação do “pensamento abissal”, que separa o 

conhecimento válido (científico, racional, ocidental) do conhecimento invisibilizado 

(tradicional, intuitivo, não europeu), promovendo um epistemicídio sistemático. Para 

devem ser reconhecidas 

indispensáveis para a construção de uma ciência comprometida com a 

argumenta que a informação não pode ser compreendida somente 

amente, mas deve ser pensada como um constructo 

simbólico, situado culturalmente, e vinculado à experiência coletiva. Sob essa ótica, os 

fluxos informacionais indígenas não podem ser traduzidos apenas em registros 

s exigem abordagens que reconheçam a 

corporeidade, a oralidade e a performance como formas legítimas de organização do 

As epistemologias indígenas são, portanto, inseparáveis de suas cosmovisões, as 

a da realidade. A natureza, longe de 

ser um “recurso” a ser explorado, é compreendida como um ente vivo com o qual se 

com afirmam Holanda, Silva e Andrade(2023): 

não é acumulativo, mas experiencial. 

o saber indígena é uma “pedagogia da interconexão”, na 

qual o ensino se dá por meio da observação, da imitação, do ritual e da narrativa. Trata-se 

ntelecto, as emoções, o corpo e o espírito. 

Nesse sentido, a produção do conhecimento nas epistemologias indígenas é 

saber é transmitido por meio de práticas sociais e 

(Saraiva, 2020). O papel 

dos anciãos, das lideranças espirituais e dos mestres de saber é central na mediação 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

intergeracional do conhecimento. Como destaca Baniwa (2006), o detentor do saber 

tradicional carrega uma responsabilidade ética em

o conhecimento não é apropriável individualmente, mas compartilhado segundo critérios 

coletivos e espirituais. 

Do ponto de vista informacional, essas epistemologias desafiam a lógica ocidental 

de indexação, armazenamento e disseminação. Os “suportes” do conhecimento indígena 

são múltiplos: canções, cantos sagrados, rituais, sinais da natureza, narrativas míticas, 

marcas no território, objetos cerimoniais

vezes, ativado em determinados contextos, por sujeitos autorizados, o que exige 

protocolos próprios de acesso e uso. Como afirmam 

sobre sistemas de conhecimento aborígenes na Austrália, as tentativas de digitalização e 

arquivamento de saberes indígenas devem respeitar tais protocolos, sob risco de violentar 

as formas de existência desses saberes.

Não obstante, Dalla Rosa (2019) argumenta que, 

cosmovisões das epistemologias indígenas exige, antes de tudo, o abandono d

pretensão universalista da ciência moderna e a abertura para formas outras de produção 

do saber. Por isso, discute-se

abordagens sobre essas epistemologias,

chamada a reconfigurar seus modelos teóricos, seus sistemas classificatórios e suas 

práticas de mediação para incorporar dimensões éticas, ontológicas e espirituais que 

constituem os conhecimentos originários

suma importância o reconhecimento das epistemologias indígenas como legítimas, 

complexas e sofisticadas é um passo fundamental para a construção de um campo 

verdadeiramente plural, inclusivo e comprometido com a diversidade epistêmica.

 

2.2Fluxos de conhecimento 

 

A noção de “fluxo de conhecimento” tem sido amplamente discutida no campo da 

Ciência da Informação e da Gestão do Conhecimento como um processo dinâmico de 

circulação, apropriação e transformação de sab

e culturais (Laihnonem, 2006; Lin; Wu; Yen, 2012; Nissen, 200

Conceitualmente, de modo geral,

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

intergeracional do conhecimento. Como destaca Baniwa (2006), o detentor do saber 

tradicional carrega uma responsabilidade ética em relação à comunidade e à natureza, e 

o conhecimento não é apropriável individualmente, mas compartilhado segundo critérios 

Do ponto de vista informacional, essas epistemologias desafiam a lógica ocidental 

to e disseminação. Os “suportes” do conhecimento indígena 

são múltiplos: canções, cantos sagrados, rituais, sinais da natureza, narrativas míticas, 

marcas no território, objetos cerimoniais (Fonseca, 2025). O conhecimento é, muitas 

inados contextos, por sujeitos autorizados, o que exige 

protocolos próprios de acesso e uso. Como afirmam Rhea e Russel (2012),

sobre sistemas de conhecimento aborígenes na Austrália, as tentativas de digitalização e 

genas devem respeitar tais protocolos, sob risco de violentar 

as formas de existência desses saberes. 

Dalla Rosa (2019) argumenta que, compreender os fundamentos e as 

cosmovisões das epistemologias indígenas exige, antes de tudo, o abandono d

pretensão universalista da ciência moderna e a abertura para formas outras de produção 

se a necessidade de debruçar discussões a partir de múltiplas 

sobre essas epistemologias, como na própria Ciência da Informação,

chamada a reconfigurar seus modelos teóricos, seus sistemas classificatórios e suas 

práticas de mediação para incorporar dimensões éticas, ontológicas e espirituais que 

constituem os conhecimentos originários (Fonseca; Zaninelli, 2024). Nesse sentid

reconhecimento das epistemologias indígenas como legítimas, 

complexas e sofisticadas é um passo fundamental para a construção de um campo 

verdadeiramente plural, inclusivo e comprometido com a diversidade epistêmica.

de conhecimento e a transmissão do saber tradicional 

A noção de “fluxo de conhecimento” tem sido amplamente discutida no campo da 

Ciência da Informação e da Gestão do Conhecimento como um processo dinâmico de 

transformação de saberes em contextos organizacionais, sociais 

Laihnonem, 2006; Lin; Wu; Yen, 2012; Nissen, 2005; Liu; Lai; Chen, 2012

de modo geral, o fluxo de conhecimento é compreendido

9 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

intergeracional do conhecimento. Como destaca Baniwa (2006), o detentor do saber 

relação à comunidade e à natureza, e 

o conhecimento não é apropriável individualmente, mas compartilhado segundo critérios 

Do ponto de vista informacional, essas epistemologias desafiam a lógica ocidental 

to e disseminação. Os “suportes” do conhecimento indígena 

são múltiplos: canções, cantos sagrados, rituais, sinais da natureza, narrativas míticas, 

. O conhecimento é, muitas 

inados contextos, por sujeitos autorizados, o que exige 

Rhea e Russel (2012), em estudos 

sobre sistemas de conhecimento aborígenes na Austrália, as tentativas de digitalização e 

genas devem respeitar tais protocolos, sob risco de violentar 

compreender os fundamentos e as 

cosmovisões das epistemologias indígenas exige, antes de tudo, o abandono da 

pretensão universalista da ciência moderna e a abertura para formas outras de produção 

de debruçar discussões a partir de múltiplas 

como na própria Ciência da Informação, que é 

chamada a reconfigurar seus modelos teóricos, seus sistemas classificatórios e suas 

práticas de mediação para incorporar dimensões éticas, ontológicas e espirituais que 

Nesse sentido, é de 

reconhecimento das epistemologias indígenas como legítimas, 

complexas e sofisticadas é um passo fundamental para a construção de um campo 

verdadeiramente plural, inclusivo e comprometido com a diversidade epistêmica. 

 

A noção de “fluxo de conhecimento” tem sido amplamente discutida no campo da 

Ciência da Informação e da Gestão do Conhecimento como um processo dinâmico de 

eres em contextos organizacionais, sociais 

Liu; Lai; Chen, 2012). 

o fluxo de conhecimento é compreendido como o 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

movimento contínuo de informações que, ao serem 

adquirem valor epistêmico e social

destacam que o conhecimento 

documentos, incorporando-se em práticas, narrativas e rel

dos povos indígenas, cuja construção epistêmica se dá por meio de fluxos simbólicos, 

orais, rituais e territoriais, essa percepção denota o conhecimento como um recurso 

intrínseco, coletivo e adaptável.

Entre os povos originários, os fluxos de conhecimento não obedecem a lógicas 

lineares, hierárquicas ou unidimensionais.

movimentos circulares, intergeracionais e simbióticos, nos quais o saber é continuamente 

atualizado nas relações entre humanos, não humanos, elementos da natureza, ancestrais 

e entidades espirituais. Nesse sentido, a

sobretudo, de forma oral e performática, por meio de histórias, mitos, cantos, danças, 

rituais, práticas cotidianas e observação da natureza

dinâmica se configura como um fluxo epistêmico plural, no qual o conhecimento

transmitido, também é incorporado

Krenak (2019)enfatiza que o saber indígena n

um “modo de estar no mundo” que se manifesta na relação profunda com o território e 

com a ancestralidade. Ele argumenta que os conhecimentos indígenas são processuais e 

comunitários, atualizando-se conforme os ciclos da

Nesse sentido, os fluxos de conhecimento não são apenas trajetórias informacionais, mas 

expressões de uma cosmologia que integra tempo, espaço e espiritualidade.

Baniwa (2006) também contribui significativamente para ess

afirmando que os sistemas de conhecimento indígenas operam com base em processos 

interativos e comunicacionais que exigem legitimação cultural. A transmissão não se dá 

automaticamente, mas envolve uma série de preceitos éticos, rituais e simb

determinam quem pode ensinar, o que pode ser ensinado, quando e como. Essa 

regulação simbólica constitui um sistema próprio de governança do conhecimento, no 

qual a oralidade ritualizada, o silêncio sagrado e a escuta atenta desempenham papéis 

fundamentais (Mistry, 2009). 

Há uma compreensão de que o

de responsabilidade, reciprocidade e relacionalidade

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

movimento contínuo de informações que, ao serem contextualizadas e interpretadas, 

adquirem valor epistêmico e social (Laihonen, 2006). Davenport e Prusak (1998) 

destacam que o conhecimento reside em pessoas e não está restrito a bases de dados ou 

se em práticas, narrativas e relações sociais. 

dos povos indígenas, cuja construção epistêmica se dá por meio de fluxos simbólicos, 

, essa percepção denota o conhecimento como um recurso 

intrínseco, coletivo e adaptável. 

rios, os fluxos de conhecimento não obedecem a lógicas 

lineares, hierárquicas ou unidimensionais. De acordo com Mistry (2009), t

movimentos circulares, intergeracionais e simbióticos, nos quais o saber é continuamente 

e humanos, não humanos, elementos da natureza, ancestrais 

Nesse sentido, a transmissão do saber tradicional ocorre, 

sobretudo, de forma oral e performática, por meio de histórias, mitos, cantos, danças, 

e observação da natureza (Fonseca, 2015; Mistry, 2009)

dinâmica se configura como um fluxo epistêmico plural, no qual o conhecimento

incorporado em um nível de coletividade. 

Krenak (2019)enfatiza que o saber indígena não é um “acervo” a ser acessado, mas 

um “modo de estar no mundo” que se manifesta na relação profunda com o território e 

com a ancestralidade. Ele argumenta que os conhecimentos indígenas são processuais e 

se conforme os ciclos da natureza e a experiência coletiva. 

Nesse sentido, os fluxos de conhecimento não são apenas trajetórias informacionais, mas 

expressões de uma cosmologia que integra tempo, espaço e espiritualidade.

Baniwa (2006) também contribui significativamente para ess

que os sistemas de conhecimento indígenas operam com base em processos 

interativos e comunicacionais que exigem legitimação cultural. A transmissão não se dá 

automaticamente, mas envolve uma série de preceitos éticos, rituais e simb

determinam quem pode ensinar, o que pode ser ensinado, quando e como. Essa 

regulação simbólica constitui um sistema próprio de governança do conhecimento, no 

qual a oralidade ritualizada, o silêncio sagrado e a escuta atenta desempenham papéis 

 

Há uma compreensão de que o conhecimento indígena circula através de relações 

de responsabilidade, reciprocidade e relacionalidade, de modo que a

10 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

contextualizadas e interpretadas, 

. Davenport e Prusak (1998) 

reside em pessoas e não está restrito a bases de dados ou 

ações sociais. Para o contexto 

dos povos indígenas, cuja construção epistêmica se dá por meio de fluxos simbólicos, 

, essa percepção denota o conhecimento como um recurso 

rios, os fluxos de conhecimento não obedecem a lógicas 

De acordo com Mistry (2009), trata-se de 

movimentos circulares, intergeracionais e simbióticos, nos quais o saber é continuamente 

e humanos, não humanos, elementos da natureza, ancestrais 

transmissão do saber tradicional ocorre, 

sobretudo, de forma oral e performática, por meio de histórias, mitos, cantos, danças, 

(Fonseca, 2015; Mistry, 2009). Essa 

dinâmica se configura como um fluxo epistêmico plural, no qual o conhecimento, além de 

ão é um “acervo” a ser acessado, mas 

um “modo de estar no mundo” que se manifesta na relação profunda com o território e 

com a ancestralidade. Ele argumenta que os conhecimentos indígenas são processuais e 

natureza e a experiência coletiva. 

Nesse sentido, os fluxos de conhecimento não são apenas trajetórias informacionais, mas 

expressões de uma cosmologia que integra tempo, espaço e espiritualidade. 

Baniwa (2006) também contribui significativamente para essa compreensão 

que os sistemas de conhecimento indígenas operam com base em processos 

interativos e comunicacionais que exigem legitimação cultural. A transmissão não se dá 

automaticamente, mas envolve uma série de preceitos éticos, rituais e simbólicos que 

determinam quem pode ensinar, o que pode ser ensinado, quando e como. Essa 

regulação simbólica constitui um sistema próprio de governança do conhecimento, no 

qual a oralidade ritualizada, o silêncio sagrado e a escuta atenta desempenham papéis 

conhecimento indígena circula através de relações 

, de modo que a transmissão do 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

saber, nesse contexto, é uma cerimônia contínua que envolve compromisso ético com os 

detentores do saber, com os espíritos, com a comunidade e com as gerações 

futuras(Ngulube, 2002; Fonseca, 2025). Assim sendo, a ancestralidade do conhecime

não é algo a ser “extraído”, mas algo que se revela no cuidado com as relações

deve ser compreendido a partir de suas particularidades, inclusive epistêmicas

O papel dos anciãos e das lideranças espirituais como guardiões do conhecimento

também deve ser compreendidos dentro de um processo epistemológico de fluxo desses 

conhecimentos (Barreto, 2023)

entre mundos: o visível e o invisível, o atual e o ancestral. O respeito ao tempo do ancião,

à palavra autorizada e aos espaços de transmissão sagrada constitui um elemento central 

na dinâmica dos saberes tradicionais. Como observa Kopenawa (2015), o xamã 

yanomami não “informa” no sentido moderno da palavra, mas evoca a memória do mundo 

e compartilha visões que foram sonhadas, escutadas e vivenciadas.

No que tange à Ciência da Informação, tais concepções impõem desafios 

metodológicos e epistemológico

armazenamento e disseminação da informação partem do pre

conhecimento pode ser externalizado, documentado e padronizado

entanto, os fluxos de conhecimento indígena resistem a essas operações, uma vez que 

seu valor depende do contexto de performance, da relação entre os sujei

implicações espirituais de sua transmissão. 

traduzir esses fluxos em repositórios digitais, por exemplo, devem ser mediadas por 

protocolos éticos e comunitários que respeitem a autonomia dos povos e os s

simbólicos de cada saber. 

É nesse ponto que a noção de mediação informacional deve ser ampliada para 

incluir o acesso técnico a conteúdos

relacionais que tornam possível a circulação legítima do saber. 

compreendem Ngulube e Dube (2019)

tradicionais devem operar com base em princípios de “autoridade cultural”, permitindo que 

as próprias comunidades estabeleçam os critérios de acesso, uso e preservação.

 

 

 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

saber, nesse contexto, é uma cerimônia contínua que envolve compromisso ético com os 

detentores do saber, com os espíritos, com a comunidade e com as gerações 

(Ngulube, 2002; Fonseca, 2025). Assim sendo, a ancestralidade do conhecime

não é algo a ser “extraído”, mas algo que se revela no cuidado com as relações

deve ser compreendido a partir de suas particularidades, inclusive epistêmicas

papel dos anciãos e das lideranças espirituais como guardiões do conhecimento

deve ser compreendidos dentro de um processo epistemológico de fluxo desses 

, 2023). Além de detentores, eles são mediadores rituais do fluxo 

entre mundos: o visível e o invisível, o atual e o ancestral. O respeito ao tempo do ancião,

à palavra autorizada e aos espaços de transmissão sagrada constitui um elemento central 

na dinâmica dos saberes tradicionais. Como observa Kopenawa (2015), o xamã 

yanomami não “informa” no sentido moderno da palavra, mas evoca a memória do mundo 

ilha visões que foram sonhadas, escutadas e vivenciadas. 

No que tange à Ciência da Informação, tais concepções impõem desafios 

metodológicos e epistemológicos. As estruturas clássicas de organização, 

armazenamento e disseminação da informação partem do pressuposto de que o 

conhecimento pode ser externalizado, documentado e padronizado 

entanto, os fluxos de conhecimento indígena resistem a essas operações, uma vez que 

seu valor depende do contexto de performance, da relação entre os sujei

implicações espirituais de sua transmissão. Ngulube (2002) pontua que as

traduzir esses fluxos em repositórios digitais, por exemplo, devem ser mediadas por 

protocolos éticos e comunitários que respeitem a autonomia dos povos e os s

É nesse ponto que a noção de mediação informacional deve ser ampliada para 

incluir o acesso técnico a conteúdos e o reconhecimento das condições rituais e 

relacionais que tornam possível a circulação legítima do saber. 

compreendem Ngulube e Dube (2019), os sistemas de informação para saberes 

tradicionais devem operar com base em princípios de “autoridade cultural”, permitindo que 

as próprias comunidades estabeleçam os critérios de acesso, uso e preservação.

11 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

saber, nesse contexto, é uma cerimônia contínua que envolve compromisso ético com os 

detentores do saber, com os espíritos, com a comunidade e com as gerações 

(Ngulube, 2002; Fonseca, 2025). Assim sendo, a ancestralidade do conhecimento 

não é algo a ser “extraído”, mas algo que se revela no cuidado com as relações e que 

deve ser compreendido a partir de suas particularidades, inclusive epistêmicas. 

papel dos anciãos e das lideranças espirituais como guardiões do conhecimento 

deve ser compreendidos dentro de um processo epistemológico de fluxo desses 

são mediadores rituais do fluxo 

entre mundos: o visível e o invisível, o atual e o ancestral. O respeito ao tempo do ancião, 

à palavra autorizada e aos espaços de transmissão sagrada constitui um elemento central 

na dinâmica dos saberes tradicionais. Como observa Kopenawa (2015), o xamã 

yanomami não “informa” no sentido moderno da palavra, mas evoca a memória do mundo 

No que tange à Ciência da Informação, tais concepções impõem desafios 

. As estruturas clássicas de organização, 

ssuposto de que o 

 (Rabello, 2011). No 

entanto, os fluxos de conhecimento indígena resistem a essas operações, uma vez que 

seu valor depende do contexto de performance, da relação entre os sujeitos e das 

Ngulube (2002) pontua que as tentativas de 

traduzir esses fluxos em repositórios digitais, por exemplo, devem ser mediadas por 

protocolos éticos e comunitários que respeitem a autonomia dos povos e os sentidos 

É nesse ponto que a noção de mediação informacional deve ser ampliada para 

reconhecimento das condições rituais e 

relacionais que tornam possível a circulação legítima do saber. A partir do que 

, os sistemas de informação para saberes 

tradicionais devem operar com base em princípios de “autoridade cultural”, permitindo que 

as próprias comunidades estabeleçam os critérios de acesso, uso e preservação. 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

3 PROCEDIMENTOS METODOLÓGIC

 
Este estudo caracteriza

natureza exploratória e analítico

escolha dessa abordagem justifica

investigado, cuja compreensão exige a interpretação de sentidos, práticas simbólicas e 

construções conceituais situadas histórica e culturalmente. A pesquisa está ancorada em 

pressupostos das epistemologias plurais e decoloniais, e

Ciência da Informação. 

A revisão bibliográfica adotada não se configura como uma revisão sistemática 

stricto sensu, mas como uma revisão temática de caráter integrativo, voltada à 

identificação, organização e interpretação de núcle

científica sobre conhecimento indígena, epistemologias não ocidentais, fluxos de saberes 

tradicionais e mediação informacional em contextos interculturais.

A coleta do material bibliográfico foi realizada entre os m

2024, seguindo um procedimento estruturado em quatro etapas: (i) definição dos 

descritores; (ii) busca nas bases de dados; (iii) aplicação dos critérios de inclusão e 

exclusão; e (iv) consolidação do corpus documental final.

Na primeira etapa, foram definidos descritores em português, inglês e espanhol, de 

modo a ampliar o alcance da busca. Os principais termos utilizados foram:

indígena, saberes tradicionais

do conhecimento indígena,

epistemologies e knowledge flows

operadores booleanos (AND, OR), conforme as especificidades de cada base de dados.

Na segunda etapa, as buscas foram realizadas em bases de dados científicas 

nacionais e internacionais reconhecidas nas áreas da Ciência da InformaçãoCiências 

Sociais. As bases nacionais consultadas incluíram a Base de Dados em Ciência da 

Informação (BRAPCI), SciELO B

repositórios institucionais de universidades brasileiras. No âmbito internacional, foram 

utilizadas as bases Scopus, Web of Science, JSTOR, EBSCOhost, ERIC e Google 

Scholar. 

Na terceira etapa, aplicaram

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS 

Este estudo caracteriza-se como uma pesquisa de abordagem qualitativa, de 

natureza exploratória e analítico-interpretativa, fundamentada em revisão bibliográfica. A 

escolha dessa abordagem justifica-se pela complexidade epistemológica do objeto 

cuja compreensão exige a interpretação de sentidos, práticas simbólicas e 

construções conceituais situadas histórica e culturalmente. A pesquisa está ancorada em 

pressupostos das epistemologias plurais e decoloniais, em diálogo com o campo da 

A revisão bibliográfica adotada não se configura como uma revisão sistemática 

stricto sensu, mas como uma revisão temática de caráter integrativo, voltada à 

identificação, organização e interpretação de núcleos conceituais recorrentes na literatura 

científica sobre conhecimento indígena, epistemologias não ocidentais, fluxos de saberes 

tradicionais e mediação informacional em contextos interculturais. 

A coleta do material bibliográfico foi realizada entre os meses de janeiro e junho de 

2024, seguindo um procedimento estruturado em quatro etapas: (i) definição dos 

descritores; (ii) busca nas bases de dados; (iii) aplicação dos critérios de inclusão e 

exclusão; e (iv) consolidação do corpus documental final. 

rimeira etapa, foram definidos descritores em português, inglês e espanhol, de 

modo a ampliar o alcance da busca. Os principais termos utilizados foram:

saberes tradicionais, epistemologias indígenas, fluxos de conhecimento

, indigenous knowledge, traditional knowledge

knowledge flows. Esses descritores foram combinados por meio de 

operadores booleanos (AND, OR), conforme as especificidades de cada base de dados.

etapa, as buscas foram realizadas em bases de dados científicas 

nacionais e internacionais reconhecidas nas áreas da Ciência da InformaçãoCiências 

Sociais. As bases nacionais consultadas incluíram a Base de Dados em Ciência da 

Informação (BRAPCI), SciELO Brasil, o Banco de Teses e Dissertações da CAPES e 

repositórios institucionais de universidades brasileiras. No âmbito internacional, foram 

utilizadas as bases Scopus, Web of Science, JSTOR, EBSCOhost, ERIC e Google 

Na terceira etapa, aplicaram-se critérios rigorosos de inclusão e exclusão. Foram 

12 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

se como uma pesquisa de abordagem qualitativa, de 

interpretativa, fundamentada em revisão bibliográfica. A 

epistemológica do objeto 

cuja compreensão exige a interpretação de sentidos, práticas simbólicas e 

construções conceituais situadas histórica e culturalmente. A pesquisa está ancorada em 

m diálogo com o campo da 

A revisão bibliográfica adotada não se configura como uma revisão sistemática 

stricto sensu, mas como uma revisão temática de caráter integrativo, voltada à 

os conceituais recorrentes na literatura 

científica sobre conhecimento indígena, epistemologias não ocidentais, fluxos de saberes 

eses de janeiro e junho de 

2024, seguindo um procedimento estruturado em quatro etapas: (i) definição dos 

descritores; (ii) busca nas bases de dados; (iii) aplicação dos critérios de inclusão e 

rimeira etapa, foram definidos descritores em português, inglês e espanhol, de 

modo a ampliar o alcance da busca. Os principais termos utilizados foram: conhecimento 

fluxos de conhecimento, gestão 

traditional knowledge, indigenous 

. Esses descritores foram combinados por meio de 

operadores booleanos (AND, OR), conforme as especificidades de cada base de dados. 

etapa, as buscas foram realizadas em bases de dados científicas 

nacionais e internacionais reconhecidas nas áreas da Ciência da InformaçãoCiências 

Sociais. As bases nacionais consultadas incluíram a Base de Dados em Ciência da 

rasil, o Banco de Teses e Dissertações da CAPES e 

repositórios institucionais de universidades brasileiras. No âmbito internacional, foram 

utilizadas as bases Scopus, Web of Science, JSTOR, EBSCOhost, ERIC e Google 

critérios rigorosos de inclusão e exclusão. Foram 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

incluídos documentos que: (a) abordassem explicitamente o conhecimento indígena, suas 

epistemologias ou formas de circulação do saber; (b) estivessem publicados entre os 

anos de 2000 e 2024; (c) apresentass

Ciência da Informação ou áreas afins; e (d) possuíssem relevância acadêmica, 

considerando indexação, impacto ou reconhecimento institucional. Foram excluídos 

documentos duplicados, textos de caráter meramente op

acadêmica e publicações que utilizassem o conhecimento indígena apenas de forma 

tangencial ou instrumentalizada.

Na quarta etapa, após a leitura exploratória e a aplicação dos critérios estabelecidos, 

o corpus total foi constituído por

empírico da pesquisa. Esse corpus documental

distribuídas da seguinte forma: 47 artigos científicos publicados em periódicos nacionais e 

internacionais; 12 livros e capítulos de livros; 8 dissertações e teses; e 15 comunicações 

em anais de eventos científicos e relatórios institucionais. As publicações abrangem 

produções oriundas majoritariamente d

refletindo a diversidade de contextos nos quais o conhecimento indígena tem sido 

investigado. 

A partir da consolidação do corpus documental composto por 82 publicações 

científicas, a etapa seguinte do processo analítico consistiu na

de 16 artigos, que passaram a compor o núcleo empírico central da discussão 

aprofundada dos resultados. Essa escolha metodológica não implicou a exclusão ou 

desconsideração dos demais documentos, mas atendeu à necessidade analítica de 

aprofundamento interpretativo, conf

baseadas em revisão bibliográfica e análise de conteúdo, nas quais a densidade analítica 

é priorizada em detrimento da exaustividade descritiva.

A seleção dos 16 artigos foi orientada por critérios teórico

definidos a partir dos objetivos da pesquisa e do estágio avançado da análise de 

conteúdo. Inicialmente, os 82 documentos contribuíram para a identificação das 

categorias analíticas centrais e para a compreensão ampla do campo investigado

entanto, à medida que as categorias de análise se consolidaram, tornou

focalizar textos que apresentassem maior densidade conceitual, clareza epistemológica e 

aderência direta às dimensões e fluxos de conhecimento indígena identificados.

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

incluídos documentos que: (a) abordassem explicitamente o conhecimento indígena, suas 

epistemologias ou formas de circulação do saber; (b) estivessem publicados entre os 

anos de 2000 e 2024; (c) apresentassem aderência teórica ou empírica ao campo da 

Ciência da Informação ou áreas afins; e (d) possuíssem relevância acadêmica, 

considerando indexação, impacto ou reconhecimento institucional. Foram excluídos 

documentos duplicados, textos de caráter meramente opinativo, materiais sem revisão 

acadêmica e publicações que utilizassem o conhecimento indígena apenas de forma 

tangencial ou instrumentalizada. 

Na quarta etapa, após a leitura exploratória e a aplicação dos critérios estabelecidos, 

ituído por 82 documentos, que passaram a compor o material 

corpus documentalé composto por 82 publicações científicas, 

distribuídas da seguinte forma: 47 artigos científicos publicados em periódicos nacionais e 

livros e capítulos de livros; 8 dissertações e teses; e 15 comunicações 

em anais de eventos científicos e relatórios institucionais. As publicações abrangem 

produções oriundas majoritariamente da África, da América do Norte e da Oceania, 

rsidade de contextos nos quais o conhecimento indígena tem sido 

A partir da consolidação do corpus documental composto por 82 publicações 

científicas, a etapa seguinte do processo analítico consistiu na seleção de um subconjunto 

que passaram a compor o núcleo empírico central da discussão 

aprofundada dos resultados. Essa escolha metodológica não implicou a exclusão ou 

desconsideração dos demais documentos, mas atendeu à necessidade analítica de 

aprofundamento interpretativo, conforme recomendado em pesquisas qualitativas 

baseadas em revisão bibliográfica e análise de conteúdo, nas quais a densidade analítica 

é priorizada em detrimento da exaustividade descritiva. 

A seleção dos 16 artigos foi orientada por critérios teórico-metodol

definidos a partir dos objetivos da pesquisa e do estágio avançado da análise de 

conteúdo. Inicialmente, os 82 documentos contribuíram para a identificação das 

categorias analíticas centrais e para a compreensão ampla do campo investigado

entanto, à medida que as categorias de análise se consolidaram, tornou

focalizar textos que apresentassem maior densidade conceitual, clareza epistemológica e 

aderência direta às dimensões e fluxos de conhecimento indígena identificados.

13 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

incluídos documentos que: (a) abordassem explicitamente o conhecimento indígena, suas 

epistemologias ou formas de circulação do saber; (b) estivessem publicados entre os 

em aderência teórica ou empírica ao campo da 

Ciência da Informação ou áreas afins; e (d) possuíssem relevância acadêmica, 

considerando indexação, impacto ou reconhecimento institucional. Foram excluídos 

inativo, materiais sem revisão 

acadêmica e publicações que utilizassem o conhecimento indígena apenas de forma 

Na quarta etapa, após a leitura exploratória e a aplicação dos critérios estabelecidos, 

82 documentos, que passaram a compor o material 

composto por 82 publicações científicas, 

distribuídas da seguinte forma: 47 artigos científicos publicados em periódicos nacionais e 

livros e capítulos de livros; 8 dissertações e teses; e 15 comunicações 

em anais de eventos científicos e relatórios institucionais. As publicações abrangem 

, da América do Norte e da Oceania, 

rsidade de contextos nos quais o conhecimento indígena tem sido 

A partir da consolidação do corpus documental composto por 82 publicações 

seleção de um subconjunto 

que passaram a compor o núcleo empírico central da discussão 

aprofundada dos resultados. Essa escolha metodológica não implicou a exclusão ou 

desconsideração dos demais documentos, mas atendeu à necessidade analítica de 

orme recomendado em pesquisas qualitativas 

baseadas em revisão bibliográfica e análise de conteúdo, nas quais a densidade analítica 

metodológicos rigorosos, 

definidos a partir dos objetivos da pesquisa e do estágio avançado da análise de 

conteúdo. Inicialmente, os 82 documentos contribuíram para a identificação das 

categorias analíticas centrais e para a compreensão ampla do campo investigado. No 

entanto, à medida que as categorias de análise se consolidaram, tornou-se necessário 

focalizar textos que apresentassem maior densidade conceitual, clareza epistemológica e 

aderência direta às dimensões e fluxos de conhecimento indígena identificados. Assim, os 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

artigos selecionados foram aqueles que, de maneira mais explícita e aprofundada, 

discutiam os processos de produção, circulação, transmissão e legitimação do 

conhecimento indígena, dialogando diretamente com as categorias analíticas construídas 

ao longo da pesquisa. 

Do ponto de vista metodológico, os critérios específicos para a seleção desses 

artigos incluíram: (a) centralidade do conhecimento indígena como objeto principal de 

investigação; (b) abordagem explícita das epistemologias indígenas, e

que se refere à relação entre território, corpo, oralidade, espiritualidade e ritualidade; (c) 

contribuição teórica ou empírica relevante para a compreensão dos fluxos de 

conhecimento; (d) clareza metodológica e consistência analítica; e (e

citações ou reconhecimento no campo acadêmico. Esses critérios permitiram assegurar 

que os artigos selecionados não apenas representassem adequadamente o corpus mais 

amplo, mas também oferecessem subsídios analíticos robustos para a discus

aprofundada dos resultados. 

Os autores mais recorrentes no corpus incluem intelectuais indígenas, antropólogos, 

pesquisadores da Ciência da Informação e estudiosos das epistemologiasdecoloniais. 

Destacam-se contribuições que abordam a relação entre con

oralidade, ritualidade, espiritualidade e sistemas de mediação informacional. Essa 

diversidade permitiu a construção de um panorama plural e interdisciplinar sobre os fluxos 

e as dimensões do conhecimento indígena.

A análise dos dados foi conduzida com base nos princípios da análise de conteúdo 

temática, conforme proposto por Bardin

interpretativo da pesquisa. Inicialmente, realizou

documental, com o objetivo de apreender os principais sentidos e recorrências temáticas.

Em seguida, procedeu-se à codificação dos textos, identificando unidades de sentido 

relacionadas às formas de produção, circulação, transmissão e legitimação do 

conhecimento indígena. Essas

emergentes, construídas a partir da recorrência conceitual e da convergência teórica entre 

os documentos analisados. 

O processo analítico resultou na identificação de cinco fluxos centrais de 

conhecimento indígena, organizados em duas grandes dimensões epistêmicas 

interdependentes: a dimensão física (territorial, corporal

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

artigos selecionados foram aqueles que, de maneira mais explícita e aprofundada, 

discutiam os processos de produção, circulação, transmissão e legitimação do 

conhecimento indígena, dialogando diretamente com as categorias analíticas construídas 

Do ponto de vista metodológico, os critérios específicos para a seleção desses 

artigos incluíram: (a) centralidade do conhecimento indígena como objeto principal de 

investigação; (b) abordagem explícita das epistemologias indígenas, e

que se refere à relação entre território, corpo, oralidade, espiritualidade e ritualidade; (c) 

contribuição teórica ou empírica relevante para a compreensão dos fluxos de 

conhecimento; (d) clareza metodológica e consistência analítica; e (e

citações ou reconhecimento no campo acadêmico. Esses critérios permitiram assegurar 

que os artigos selecionados não apenas representassem adequadamente o corpus mais 

amplo, mas também oferecessem subsídios analíticos robustos para a discus

 

Os autores mais recorrentes no corpus incluem intelectuais indígenas, antropólogos, 

pesquisadores da Ciência da Informação e estudiosos das epistemologiasdecoloniais. 

se contribuições que abordam a relação entre conhecimento, território, 

oralidade, ritualidade, espiritualidade e sistemas de mediação informacional. Essa 

diversidade permitiu a construção de um panorama plural e interdisciplinar sobre os fluxos 

e as dimensões do conhecimento indígena. 

s foi conduzida com base nos princípios da análise de conteúdo 

temática, conforme proposto por Bardin(2011), adaptada ao enfoque qualitativo

interpretativo da pesquisa. Inicialmente, realizou-se uma leitura flutuante de todo o corpus 

tivo de apreender os principais sentidos e recorrências temáticas.

se à codificação dos textos, identificando unidades de sentido 

relacionadas às formas de produção, circulação, transmissão e legitimação do 

conhecimento indígena. Essas unidades foram agrupadas em categorias analíticas 

emergentes, construídas a partir da recorrência conceitual e da convergência teórica entre 

O processo analítico resultou na identificação de cinco fluxos centrais de 

indígena, organizados em duas grandes dimensões epistêmicas 

interdependentes: a dimensão física (territorial, corporal-performática e oral

14 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

artigos selecionados foram aqueles que, de maneira mais explícita e aprofundada, 

discutiam os processos de produção, circulação, transmissão e legitimação do 

conhecimento indígena, dialogando diretamente com as categorias analíticas construídas 

Do ponto de vista metodológico, os critérios específicos para a seleção desses 

artigos incluíram: (a) centralidade do conhecimento indígena como objeto principal de 

investigação; (b) abordagem explícita das epistemologias indígenas, especialmente no 

que se refere à relação entre território, corpo, oralidade, espiritualidade e ritualidade; (c) 

contribuição teórica ou empírica relevante para a compreensão dos fluxos de 

conhecimento; (d) clareza metodológica e consistência analítica; e (e) recorrência de 

citações ou reconhecimento no campo acadêmico. Esses critérios permitiram assegurar 

que os artigos selecionados não apenas representassem adequadamente o corpus mais 

amplo, mas também oferecessem subsídios analíticos robustos para a discussão 

Os autores mais recorrentes no corpus incluem intelectuais indígenas, antropólogos, 

pesquisadores da Ciência da Informação e estudiosos das epistemologiasdecoloniais. 

hecimento, território, 

oralidade, ritualidade, espiritualidade e sistemas de mediação informacional. Essa 

diversidade permitiu a construção de um panorama plural e interdisciplinar sobre os fluxos 

s foi conduzida com base nos princípios da análise de conteúdo 

adaptada ao enfoque qualitativo-

se uma leitura flutuante de todo o corpus 

tivo de apreender os principais sentidos e recorrências temáticas. 

se à codificação dos textos, identificando unidades de sentido 

relacionadas às formas de produção, circulação, transmissão e legitimação do 

unidades foram agrupadas em categorias analíticas 

emergentes, construídas a partir da recorrência conceitual e da convergência teórica entre 

O processo analítico resultou na identificação de cinco fluxos centrais de 

indígena, organizados em duas grandes dimensões epistêmicas 

performática e oral-narrativa) e a 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

dimensão espiritual (onírica e ritual

realizada em diálogo constante com o referencial teórico, permitindo articular os dados 

empíricos da revisão bibliográfica com os debates epistemológicos da Ciência da 

Informação. 

 

4 SABERES EM MOVIMENTO: FLUXOS, TERRITÓRIOS E RELAÇÕES

CONHECIMENTO INDÍGENA

 

A análise dos dados coletados 

epistemológico sobre o conhecimento indígen

manifesta como um sistema fluido, processual e profundamente interconectado com o 

território, a ancestralidade e a espiritualidade. Essa característica leva à formulação da 

categoria analítica “saberes em movimento”, utilizada aqui para designar o caráter 

dinâmico, relacional e performático dos sistemas epistêmicos indígenas. Ao contrário das 

concepções ocidentais que tendem a tratar o conhecimento como um artefato fixo, 

armazenável e transmissível por meios técnicos neutros, os povos indígenas 

compreendem o saber como uma entidade viva, que se movimenta com as pessoas, os 

ciclos da natureza e os vínculos com o

A expressão “saberes em movimento” remete ao deslocamento físico das 

informações e a própria constituição epistêmica do conhecimento indígena como 

processo em constante atualização, tecida na oralidade, na observação da natureza, nos 

sonhos, nos rituais e nos vínculos intergeracionais. Trata

forma no e pelo movimento —

tempo cíclico e dos espíritos. Nessa perspectiva, 

indígena não está imerso em uma concepção tradicional de 

entre mundos, mediar relações e interpretasinais.

A partir da análise qualitativa do corpus, foi possível identificar cinco principais fluxos 

de conhecimento indígena, organiz

complementares: a dimensão física e a dimensão espiritual. Cada uma dessas dimensões 

representa formas específicas, mas interdependentes, de produção, circulação e 

legitimação do saber. 

O Quadro 1 apresenta o subconjunto 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

dimensão espiritual (onírica e ritual-cerimonial). A interpretação dessas categorias foi 

diálogo constante com o referencial teórico, permitindo articular os dados 

empíricos da revisão bibliográfica com os debates epistemológicos da Ciência da 

SABERES EM MOVIMENTO: FLUXOS, TERRITÓRIOS E RELAÇÕES

CONHECIMENTO INDÍGENA 

A análise dos dados coletados apresentou um panorama conceitual e 

conhecimento indígena, compreendendo, de modo geral, que ele

manifesta como um sistema fluido, processual e profundamente interconectado com o 

dade e a espiritualidade. Essa característica leva à formulação da 

categoria analítica “saberes em movimento”, utilizada aqui para designar o caráter 

dinâmico, relacional e performático dos sistemas epistêmicos indígenas. Ao contrário das 

tais que tendem a tratar o conhecimento como um artefato fixo, 

armazenável e transmissível por meios técnicos neutros, os povos indígenas 

compreendem o saber como uma entidade viva, que se movimenta com as pessoas, os 

ciclos da natureza e os vínculos com o mundo espiritual. 

A expressão “saberes em movimento” remete ao deslocamento físico das 

própria constituição epistêmica do conhecimento indígena como 

processo em constante atualização, tecida na oralidade, na observação da natureza, nos 

hos, nos rituais e nos vínculos intergeracionais. Trata-se de um conhecimento que se 

— do corpo, da coletividade, da palavra, da paisagem, do 

tempo cíclico e dos espíritos. Nessa perspectiva, entende-se que o conhecimento não 

gena não está imerso em uma concepção tradicional de armazena

entre mundos, mediar relações e interpretasinais. 

A partir da análise qualitativa do corpus, foi possível identificar cinco principais fluxos 

de conhecimento indígena, organizados em duas dimensões epistêmicas 

complementares: a dimensão física e a dimensão espiritual. Cada uma dessas dimensões 

representa formas específicas, mas interdependentes, de produção, circulação e 

O Quadro 1 apresenta o subconjunto do corpus documental discutido no estudo:

15 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

cerimonial). A interpretação dessas categorias foi 

diálogo constante com o referencial teórico, permitindo articular os dados 

empíricos da revisão bibliográfica com os debates epistemológicos da Ciência da 

SABERES EM MOVIMENTO: FLUXOS, TERRITÓRIOS E RELAÇÕES NO 

apresentou um panorama conceitual e 

, compreendendo, de modo geral, que ele 

manifesta como um sistema fluido, processual e profundamente interconectado com o 

dade e a espiritualidade. Essa característica leva à formulação da 

categoria analítica “saberes em movimento”, utilizada aqui para designar o caráter 

dinâmico, relacional e performático dos sistemas epistêmicos indígenas. Ao contrário das 

tais que tendem a tratar o conhecimento como um artefato fixo, 

armazenável e transmissível por meios técnicos neutros, os povos indígenas 

compreendem o saber como uma entidade viva, que se movimenta com as pessoas, os 

A expressão “saberes em movimento” remete ao deslocamento físico das 

própria constituição epistêmica do conhecimento indígena como 

processo em constante atualização, tecida na oralidade, na observação da natureza, nos 

se de um conhecimento que se 

do corpo, da coletividade, da palavra, da paisagem, do 

se que o conhecimento não 

armazenamento, mas transita 

A partir da análise qualitativa do corpus, foi possível identificar cinco principais fluxos 

ados em duas dimensões epistêmicas 

complementares: a dimensão física e a dimensão espiritual. Cada uma dessas dimensões 

representa formas específicas, mas interdependentes, de produção, circulação e 

do corpus documental discutido no estudo: 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

Quadro 1 –

 

Autoria 

Santana e Oliveira (2019) 

Santos e Dias (2009) 

Saraiva (2020) 

Zidny, Sjöström e Eilks 

(2020) 

Ngulibe (2002) 

Lodi, Mikulecky (2010) 

Rhea e Russell (2012) 

Santos (2001) 

Parsons, Nalau e Fisher 

(2017) 

Orobitg  (2022) 

Silva e Sousa (2017) 

Battiste (2008) 

Becvar e Srinivasan (2009) 

Orobitg e Grotti (2019) 

Turnbull (2000) 

Waldron (2004) 

Fonte: Elaborado pelo autor (2026)

 

4.1 Dimensão física: território, corpo, oralidade

 

A dimensão física refere

conhecimento indígena. Essa dimensão abarca 

transmitido a partir da interação direta com o ambiente, com os corpos e com a 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

– Corpus documental do estudo para discussão

Contexto geográfico do 

estudo  

Dimensão do 

conhecimento indígena

América do Sul Dimensão física

América do Sul Dimensão física

América do Norte Dimensão física

América do Norte Dimensão física

Dimensão espiritual 

África  Dimensão física

Dimensão espiritual

África Dimensão física

Dimensão espiritual

África Dimensão física

América do Sul Dimensão física

América do Norte Dimensão espiritual

África Dimensão espiritual

América do Sul Dimensão espiritual

África Dimensão espiritual

África Dimensão física

Dimensão espiritual

África Dimensão espiritual

África Dimensão espiritual

América do Norte Dimensão espiritual

: Elaborado pelo autor (2026) 

4.1 Dimensão física: território, corpo, oralidade 

A dimensão física refere-se aos aspectos concretos e experienciáveis do 

conhecimento indígena. Essa dimensão abarca os modos como o saber é incorporado e 

transmitido a partir da interação direta com o ambiente, com os corpos e com a 

16 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

Corpus documental do estudo para discussão 

Dimensão do 

conhecimento indígena 

Dimensão física 

Dimensão física 

Dimensão física 

Dimensão física 

Dimensão espiritual  

Dimensão física 

Dimensão espiritual 

Dimensão física 

Dimensão espiritual 

Dimensão física 

Dimensão física 

Dimensão espiritual 

Dimensão espiritual 

Dimensão espiritual 

Dimensão espiritual 

Dimensão física 

Dimensão espiritual 

Dimensão espiritual 

Dimensão espiritual 

Dimensão espiritual 

se aos aspectos concretos e experienciáveis do 

os modos como o saber é incorporado e 

transmitido a partir da interação direta com o ambiente, com os corpos e com a 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

coletividade (Kok, 2005). Três fluxos principais foram identificados nesta dimensão:

territorial, fluxo corporal-performático e o flu

No que se refere à dimensão física do conhecimento indígena, os estudos de 

Santana e Oliveira (2019), Santos e Dias (2009), Saraiva (2020), Zidny, Sjöström e Eilks 

(2020), Ngulube (2002), Lodi e Mikulecky (2010), Rhea e Russell (2012), S

Becvar e Srinivasan (2009) convergem ao compreender o conhecimento indígena como 

um saber situado, materialmente ancorado nas práticas sociais, no território, no corpo e 

nos modos de fazer e transmitir experiências coletivas. Santana e Olive

Santos e Dias (2009), no contexto sul

da vivência comunitária e da relação direta com a natureza como elementos estruturantes 

da produção do conhecimento, o que dialoga diretamente com a tese ao

território como espaço epistemológico e não apenas geográfico. Essa perspectiva é 

ampliada por Santos (2001), ao discutir biodiversidade e conhecimento tradicional como 

práticas concretas de manejo e preservação da vida, evidenciando fluxos d

conhecimento que se manifestam por meio de ações cotidianas e técnicas tradicionais.

No contexto norte-americano, Saraiva (2020) e Zidny, Sjöström e Eilks (2020) 

reforçam essa leitura ao demonstrar que o conhecimento indígena se materializa na 

literatura oral, nos sistemas educacionais e nas práticas pedagógicas alternativas, 

apontando para fluxos físicos de conhecimento que atravessam gerações e se 

consolidam em narrativas, rituais cotidianos e processos educativos não escolarizados. 

Esses autores dialogam diretamente com a tese ao sustentar que o conhecimento 

indígena não pode ser reduzido a dados ou informações isoladas, mas deve ser 

compreendido como um sistema vivo, transmitido por meio da experiência corporal e 

social. 

Os estudos africanos de

(2012) complementam esse debate ao enfatizar a dimensão física do conhecimento 

indígena sob a ótica da gestão, preservação e circulação da informação. Embora utilizem 

categorias oriundas da Ciência da 

indígenas operam segundo lógicas próprias de validação e transmissão, frequentemente 

desconsideradas pelos modelos ocidentais. Essa constatação dialoga com a tese ao 

reforçar a necessidade de abordagens metodo

fluxos indígenas de conhecimento, evitando sua fragmentação ou descontextualização.

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

. Três fluxos principais foram identificados nesta dimensão:

performático e o fluxo oral-narrativo. 

dimensão física do conhecimento indígena, os estudos de 

Santana e Oliveira (2019), Santos e Dias (2009), Saraiva (2020), Zidny, Sjöström e Eilks 

(2020), Ngulube (2002), Lodi e Mikulecky (2010), Rhea e Russell (2012), S

Becvar e Srinivasan (2009) convergem ao compreender o conhecimento indígena como 

um saber situado, materialmente ancorado nas práticas sociais, no território, no corpo e 

nos modos de fazer e transmitir experiências coletivas. Santana e Olive

Santos e Dias (2009), no contexto sul-americano, reforçam a centralidade da oralidade, 

da vivência comunitária e da relação direta com a natureza como elementos estruturantes 

da produção do conhecimento, o que dialoga diretamente com a tese ao

território como espaço epistemológico e não apenas geográfico. Essa perspectiva é 

ampliada por Santos (2001), ao discutir biodiversidade e conhecimento tradicional como 

práticas concretas de manejo e preservação da vida, evidenciando fluxos d

conhecimento que se manifestam por meio de ações cotidianas e técnicas tradicionais.

americano, Saraiva (2020) e Zidny, Sjöström e Eilks (2020) 

reforçam essa leitura ao demonstrar que o conhecimento indígena se materializa na 

oral, nos sistemas educacionais e nas práticas pedagógicas alternativas, 

apontando para fluxos físicos de conhecimento que atravessam gerações e se 

consolidam em narrativas, rituais cotidianos e processos educativos não escolarizados. 

am diretamente com a tese ao sustentar que o conhecimento 

indígena não pode ser reduzido a dados ou informações isoladas, mas deve ser 

compreendido como um sistema vivo, transmitido por meio da experiência corporal e 

Os estudos africanos de Ngulube (2002), Lodi e Mikulecky (2010) e Rhea e Russell 

(2012) complementam esse debate ao enfatizar a dimensão física do conhecimento 

indígena sob a ótica da gestão, preservação e circulação da informação. Embora utilizem 

iência da Informação, esses autores reconhecem que os saberes 

indígenas operam segundo lógicas próprias de validação e transmissão, frequentemente 

desconsideradas pelos modelos ocidentais. Essa constatação dialoga com a tese ao 

reforçar a necessidade de abordagens metodológicas sensíveis à especificidade dos 

fluxos indígenas de conhecimento, evitando sua fragmentação ou descontextualização.

17 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

. Três fluxos principais foram identificados nesta dimensão: fluxo 

dimensão física do conhecimento indígena, os estudos de 

Santana e Oliveira (2019), Santos e Dias (2009), Saraiva (2020), Zidny, Sjöström e Eilks 

(2020), Ngulube (2002), Lodi e Mikulecky (2010), Rhea e Russell (2012), Santos (2001) e 

Becvar e Srinivasan (2009) convergem ao compreender o conhecimento indígena como 

um saber situado, materialmente ancorado nas práticas sociais, no território, no corpo e 

nos modos de fazer e transmitir experiências coletivas. Santana e Oliveira (2019) e 

americano, reforçam a centralidade da oralidade, 

da vivência comunitária e da relação direta com a natureza como elementos estruturantes 

da produção do conhecimento, o que dialoga diretamente com a tese ao reconhecer o 

território como espaço epistemológico e não apenas geográfico. Essa perspectiva é 

ampliada por Santos (2001), ao discutir biodiversidade e conhecimento tradicional como 

práticas concretas de manejo e preservação da vida, evidenciando fluxos de 

conhecimento que se manifestam por meio de ações cotidianas e técnicas tradicionais. 

americano, Saraiva (2020) e Zidny, Sjöström e Eilks (2020) 

reforçam essa leitura ao demonstrar que o conhecimento indígena se materializa na 

oral, nos sistemas educacionais e nas práticas pedagógicas alternativas, 

apontando para fluxos físicos de conhecimento que atravessam gerações e se 

consolidam em narrativas, rituais cotidianos e processos educativos não escolarizados. 

am diretamente com a tese ao sustentar que o conhecimento 

indígena não pode ser reduzido a dados ou informações isoladas, mas deve ser 

compreendido como um sistema vivo, transmitido por meio da experiência corporal e 

e Mikulecky (2010) e Rhea e Russell 

(2012) complementam esse debate ao enfatizar a dimensão física do conhecimento 

indígena sob a ótica da gestão, preservação e circulação da informação. Embora utilizem 

mação, esses autores reconhecem que os saberes 

indígenas operam segundo lógicas próprias de validação e transmissão, frequentemente 

desconsideradas pelos modelos ocidentais. Essa constatação dialoga com a tese ao 

lógicas sensíveis à especificidade dos 

fluxos indígenas de conhecimento, evitando sua fragmentação ou descontextualização. 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

Ainda na dimensão física, Becvar e Srinivasan (2009) ampliam a discussão ao 

articular conhecimento indígena, propriedade intelectual 

tensões entre sistemas tradicionais e regimes jurídicos modernos. Esse debate reforça a 

argumentação central do artigo ao demonstrar que os fluxos físicos do conhecimento 

indígena são constantemente atravessados por disputas polí

que impacta diretamente sua circulação, reconhecimento e preservação

O território, para além do espaço físico ocupado por uma comunidade, 

ontológico de produção de sentido. Os saberes se originam no território e retor

em um ciclo contínuo de observação, interpretação e aplicação. Segundo 

os sistemas classificatórios indígenas, como os etnobotânicos e etnozoológicos, 

apresentam uma íntima relação entre conhecimento e paisagem. O rio ensina, a fl

comunica, o solo informa, não como metáforas, mas como realidades epistêmicas. O fluxo 

territorial é também pedagógico, pois o aprender se dá pelo “caminhar no mato”, pela 

coleta, pela pesca e pelo cultivo, onde o ambiente natural funciona como agen

ensino. 

Já o corpo é suporte e instrumento da memória, da transmissão e da atualização do 

saber. O conhecimento é experienciado no corpo e por meio do corpo: nos gestos, nas 

danças, nos modos de andar, trabalhar e caçar. Krenak (2019) destaca que “o 

a língua do lugar”, e que todo saber autêntico é aquele que se expressa por práticas 

corporais incorporadas. Essa corporalidade do conhecimento implica uma pedagogia do 

exemplo, da imitação e da repetição simbólica, que dispensa suportes escrito

presença compartilhada. 

A oralidade, por sua vez, é a principal tecnologia da memória indígena. As histórias 

de criação, os mitos de origem, as genealogias, os relatos de guerra, as descrições de 

plantas e animais são transmitidas

ensinamento. Esse fluxo oral não é apenas reprodutivo, mas recriativo: cada contador, em 

cada ocasião, reinscreve o saber em uma performance única, atualizando o passado e 

projetando o futuro. Conforme Baniwa (2006), “f

que dá à palavra um caráter sagrado e responsável.

 

 

 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

Ainda na dimensão física, Becvar e Srinivasan (2009) ampliam a discussão ao 

articular conhecimento indígena, propriedade intelectual e tecnologia, evidenciando 

tensões entre sistemas tradicionais e regimes jurídicos modernos. Esse debate reforça a 

argumentação central do artigo ao demonstrar que os fluxos físicos do conhecimento 

indígena são constantemente atravessados por disputas políticas e epistemológicas, o 

que impacta diretamente sua circulação, reconhecimento e preservação

o espaço físico ocupado por uma comunidade, 

ontológico de produção de sentido. Os saberes se originam no território e retor

em um ciclo contínuo de observação, interpretação e aplicação. Segundo 

os sistemas classificatórios indígenas, como os etnobotânicos e etnozoológicos, 

uma íntima relação entre conhecimento e paisagem. O rio ensina, a fl

não como metáforas, mas como realidades epistêmicas. O fluxo 

territorial é também pedagógico, pois o aprender se dá pelo “caminhar no mato”, pela 

coleta, pela pesca e pelo cultivo, onde o ambiente natural funciona como agen

corpo é suporte e instrumento da memória, da transmissão e da atualização do 

saber. O conhecimento é experienciado no corpo e por meio do corpo: nos gestos, nas 

danças, nos modos de andar, trabalhar e caçar. Krenak (2019) destaca que “o 

a língua do lugar”, e que todo saber autêntico é aquele que se expressa por práticas 

corporais incorporadas. Essa corporalidade do conhecimento implica uma pedagogia do 

exemplo, da imitação e da repetição simbólica, que dispensa suportes escrito

A oralidade, por sua vez, é a principal tecnologia da memória indígena. As histórias 

de criação, os mitos de origem, as genealogias, os relatos de guerra, as descrições de 

transmitidas por narrativas que integram emoção, musicalidade e 

ensinamento. Esse fluxo oral não é apenas reprodutivo, mas recriativo: cada contador, em 

cada ocasião, reinscreve o saber em uma performance única, atualizando o passado e 

projetando o futuro. Conforme Baniwa (2006), “falar é invocar a força dos ancestrais”, o 

que dá à palavra um caráter sagrado e responsável. 

18 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

Ainda na dimensão física, Becvar e Srinivasan (2009) ampliam a discussão ao 

e tecnologia, evidenciando 

tensões entre sistemas tradicionais e regimes jurídicos modernos. Esse debate reforça a 

argumentação central do artigo ao demonstrar que os fluxos físicos do conhecimento 

ticas e epistemológicas, o 

que impacta diretamente sua circulação, reconhecimento e preservação 

o espaço físico ocupado por uma comunidade, é um espaço 

ontológico de produção de sentido. Os saberes se originam no território e retornam a ele, 

em um ciclo contínuo de observação, interpretação e aplicação. Segundo Jensen (1985), 

os sistemas classificatórios indígenas, como os etnobotânicos e etnozoológicos, 

uma íntima relação entre conhecimento e paisagem. O rio ensina, a floresta 

não como metáforas, mas como realidades epistêmicas. O fluxo 

territorial é também pedagógico, pois o aprender se dá pelo “caminhar no mato”, pela 

coleta, pela pesca e pelo cultivo, onde o ambiente natural funciona como agente de 

corpo é suporte e instrumento da memória, da transmissão e da atualização do 

saber. O conhecimento é experienciado no corpo e por meio do corpo: nos gestos, nas 

danças, nos modos de andar, trabalhar e caçar. Krenak (2019) destaca que “o corpo fala 

a língua do lugar”, e que todo saber autêntico é aquele que se expressa por práticas 

corporais incorporadas. Essa corporalidade do conhecimento implica uma pedagogia do 

exemplo, da imitação e da repetição simbólica, que dispensa suportes escritos e requer 

A oralidade, por sua vez, é a principal tecnologia da memória indígena. As histórias 

de criação, os mitos de origem, as genealogias, os relatos de guerra, as descrições de 

que integram emoção, musicalidade e 

ensinamento. Esse fluxo oral não é apenas reprodutivo, mas recriativo: cada contador, em 

cada ocasião, reinscreve o saber em uma performance única, atualizando o passado e 

alar é invocar a força dos ancestrais”, o 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

4.2 Dimensão espiritual: ancestralidade, sonho, ritual

 
A dimensão espiritual refere

imateriais da existência, como 

rituais (Parsons; Nalau; Fisher, 2017).

empírico, mas relacional, intuitivo e revelado. Identificam

onírico-visionário e o fluxo ritual

No que tange à dimensão espiritual do conhecimento indígena, 

Parsons, Nalau e Fisher (2017), Orobitg (2022), Silva e Sousa (2017), Battiste (2008), 

Orobitg e Grotti (2019), Turnbull (2000) e Waldron (2004) conver

espiritualidade não constitui um elemento acessório, mas um princípio epistemológico 

central nos sistemas indígenas de conhecimento. Parsons, Nalau e Fisher (2017), no 

contexto norte-americano, defendem práticas de co

epistemologias indígenas, reconhecendo que o conhecimento emerge de relações 

espirituais com o território, os ancestrais e os ciclos naturais. Essa perspectiva dialoga 

diretamente com a tese ao sustentar que os fluxos espirituais do conhecimen

abstratos, mas operam como fundamentos organizadores da vida social e cognitiva.

Orobitg (2022) e Orobitg e Grotti (2019), embora situados em contextos africanos e 

comparativos, aprofundam essa discussão ao analisar o sonho, o ritual e as ontolo

indígenas como modos legítimos de produção de conhecimento. Esses autores 

demonstram que a dimensão espiritual estrutura formas específicas de racionalidade, nas 

quais o conhecimento é mediado por experiências oníricas, narrativas cosmológicas e 

relações com entidades não humanas. Essa abordagem reforça a proposta do artigo ao 

evidenciar que os fluxos espirituais do conhecimento indígena escapam às categorias 

clássicas da ciência moderna, exigindo modelos analíticos mais plurais, como os 

defendidos na tese. 

Silva e Sousa (2017) e Battiste (2008) contribuem para essa discussão ao enfatizar 

a espiritualidade indígena como base ética e epistemológica da produção do 

conhecimento. Battiste (2008), em especial, problematiza as práticas de pesquisa 

acadêmica ao destacar a necessidade de proteger o patrimônio espiritual indígena, o que 

converge com a tese ao defender uma postura metodológica ética, decolonial e relacional. 

Silva e Sousa (2017), por sua vez, reforçam que a espiritualidade não se dissocia da 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

Dimensão espiritual: ancestralidade, sonho, ritual 

A dimensão espiritual refere-se à conexão entre o conhecimento e os planos 

imateriais da existência, como os espíritos, os antepassados, os sonhos, as visões e os 

Parsons; Nalau; Fisher, 2017).Nessa dimensão, o saber não é apenas racional ou 

empírico, mas relacional, intuitivo e revelado. Identificam-se dois fluxos principais:

e o fluxo ritual-cerimonial. 

dimensão espiritual do conhecimento indígena, 

Parsons, Nalau e Fisher (2017), Orobitg (2022), Silva e Sousa (2017), Battiste (2008), 

Orobitg e Grotti (2019), Turnbull (2000) e Waldron (2004) convergem ao afirmar que a 

espiritualidade não constitui um elemento acessório, mas um princípio epistemológico 

central nos sistemas indígenas de conhecimento. Parsons, Nalau e Fisher (2017), no 

americano, defendem práticas de co-design e pesquisa

epistemologias indígenas, reconhecendo que o conhecimento emerge de relações 

espirituais com o território, os ancestrais e os ciclos naturais. Essa perspectiva dialoga 

diretamente com a tese ao sustentar que os fluxos espirituais do conhecimen

abstratos, mas operam como fundamentos organizadores da vida social e cognitiva.

Orobitg (2022) e Orobitg e Grotti (2019), embora situados em contextos africanos e 

comparativos, aprofundam essa discussão ao analisar o sonho, o ritual e as ontolo

indígenas como modos legítimos de produção de conhecimento. Esses autores 

demonstram que a dimensão espiritual estrutura formas específicas de racionalidade, nas 

quais o conhecimento é mediado por experiências oníricas, narrativas cosmológicas e 

ões com entidades não humanas. Essa abordagem reforça a proposta do artigo ao 

evidenciar que os fluxos espirituais do conhecimento indígena escapam às categorias 

clássicas da ciência moderna, exigindo modelos analíticos mais plurais, como os 

Silva e Sousa (2017) e Battiste (2008) contribuem para essa discussão ao enfatizar 

a espiritualidade indígena como base ética e epistemológica da produção do 

conhecimento. Battiste (2008), em especial, problematiza as práticas de pesquisa 

o destacar a necessidade de proteger o patrimônio espiritual indígena, o que 

converge com a tese ao defender uma postura metodológica ética, decolonial e relacional. 

Silva e Sousa (2017), por sua vez, reforçam que a espiritualidade não se dissocia da 

19 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

se à conexão entre o conhecimento e os planos 

os espíritos, os antepassados, os sonhos, as visões e os 

Nessa dimensão, o saber não é apenas racional ou 

se dois fluxos principais: fluxo 

dimensão espiritual do conhecimento indígena, os estudos de 

Parsons, Nalau e Fisher (2017), Orobitg (2022), Silva e Sousa (2017), Battiste (2008), 

gem ao afirmar que a 

espiritualidade não constitui um elemento acessório, mas um princípio epistemológico 

central nos sistemas indígenas de conhecimento. Parsons, Nalau e Fisher (2017), no 

design e pesquisa baseadas em 

epistemologias indígenas, reconhecendo que o conhecimento emerge de relações 

espirituais com o território, os ancestrais e os ciclos naturais. Essa perspectiva dialoga 

diretamente com a tese ao sustentar que os fluxos espirituais do conhecimento não são 

abstratos, mas operam como fundamentos organizadores da vida social e cognitiva. 

Orobitg (2022) e Orobitg e Grotti (2019), embora situados em contextos africanos e 

comparativos, aprofundam essa discussão ao analisar o sonho, o ritual e as ontologias 

indígenas como modos legítimos de produção de conhecimento. Esses autores 

demonstram que a dimensão espiritual estrutura formas específicas de racionalidade, nas 

quais o conhecimento é mediado por experiências oníricas, narrativas cosmológicas e 

ões com entidades não humanas. Essa abordagem reforça a proposta do artigo ao 

evidenciar que os fluxos espirituais do conhecimento indígena escapam às categorias 

clássicas da ciência moderna, exigindo modelos analíticos mais plurais, como os 

Silva e Sousa (2017) e Battiste (2008) contribuem para essa discussão ao enfatizar 

a espiritualidade indígena como base ética e epistemológica da produção do 

conhecimento. Battiste (2008), em especial, problematiza as práticas de pesquisa 

o destacar a necessidade de proteger o patrimônio espiritual indígena, o que 

converge com a tese ao defender uma postura metodológica ética, decolonial e relacional. 

Silva e Sousa (2017), por sua vez, reforçam que a espiritualidade não se dissocia da 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

prática social, mas orienta valores, decisões e formas de ensinar e aprender.

Turnbull (2000) e Waldron (2004) ampliam a análise ao abordar, respectivamente, a 

pluralidade epistemológica e a eficácia das práticas espirituais de cura. Turnbull

argumenta que os sistemas indígenas de conhecimento operam segundo lógicas próprias 

de validação, nas quais o espiritual e o material são inseparáveis, o que dialoga 

diretamente com a tese ao questionar hierarquizações epistemológicas. Waldron (200

ao discutir medicina tradicional e espiritualidade no contexto norte

práticas espirituais constituem formas legítimas de conhecimento aplicado, sustentadas 

por experiências históricas e coletivas.

Nesse processo, menciona

das formas mais elevadas de aquisição de conhecimento. Não se trata de uma 

experiência subjetiva ou privada, mas de uma comunicação legítima com outras 

dimensões da realidade. O xamã, por exemplo, adquire conhec

perigos, deslocamentos e decisões políticas a partir de visões recebidas em estado de 

transe ou sonho. Kopenawa (2015) relata que, para os Yanomami, os “xapiri” (espíritos 

auxiliares) ensinam cantos e conhecimentos em sonho, e que esse

válidos se experienciados corporal e espiritualmente. O fluxo onírico rompe com a 

separação ocidental entre razão e imaginação, revelando um regime cognitivo simbólico e 

afetivo. 

O ritual é a encenação coletiva do saber. Em cada canto sagr

cerimonial, cada uso ritual de substâncias, realiza

ancestral. Os rituais configuram

pedagógicos, pois transmitem regras de conduta, normas sociais e c

práticos (Fisher, 2017). De acordo com

e os rituais mantêm as relações vivas”. Assim, o fluxo ritual é ao mesmo tempo 

estruturante e mobilizador do corpo social, promovendo a coesão e a renovaçã

epistêmica da comunidade. 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS

 
Este artigo teve como proposta aanálise d

indígena a partir de um corpus documental composto por 82 documentos, dos quais 18 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

ca social, mas orienta valores, decisões e formas de ensinar e aprender.

Turnbull (2000) e Waldron (2004) ampliam a análise ao abordar, respectivamente, a 

pluralidade epistemológica e a eficácia das práticas espirituais de cura. Turnbull

argumenta que os sistemas indígenas de conhecimento operam segundo lógicas próprias 

de validação, nas quais o espiritual e o material são inseparáveis, o que dialoga 

diretamente com a tese ao questionar hierarquizações epistemológicas. Waldron (200

ao discutir medicina tradicional e espiritualidade no contexto norte-americano, reforça que 

práticas espirituais constituem formas legítimas de conhecimento aplicado, sustentadas 

por experiências históricas e coletivas. 

Nesse processo, menciona-se o sonho, que entre muitos povos indígenas, é uma 

das formas mais elevadas de aquisição de conhecimento. Não se trata de uma 

experiência subjetiva ou privada, mas de uma comunicação legítima com outras 

dimensões da realidade. O xamã, por exemplo, adquire conhecimentos sobre curas, 

perigos, deslocamentos e decisões políticas a partir de visões recebidas em estado de 

transe ou sonho. Kopenawa (2015) relata que, para os Yanomami, os “xapiri” (espíritos 

auxiliares) ensinam cantos e conhecimentos em sonho, e que esse

válidos se experienciados corporal e espiritualmente. O fluxo onírico rompe com a 

separação ocidental entre razão e imaginação, revelando um regime cognitivo simbólico e 

ritual é a encenação coletiva do saber. Em cada canto sagr

cerimonial, cada uso ritual de substâncias, realiza-se uma atualização do conhecimento 

configuram-se como eventos religiosos, tecnológicos, jurídicos e 

pedagógicos, pois transmitem regras de conduta, normas sociais e c

De acordo com Wilson (2008), o conhecimento está nas relações, 

e os rituais mantêm as relações vivas”. Assim, o fluxo ritual é ao mesmo tempo 

estruturante e mobilizador do corpo social, promovendo a coesão e a renovaçã

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

artigo teve como proposta aanálise dos fluxos centrais do conhecimento 

indígena a partir de um corpus documental composto por 82 documentos, dos quais 18 

20 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

ca social, mas orienta valores, decisões e formas de ensinar e aprender. 

Turnbull (2000) e Waldron (2004) ampliam a análise ao abordar, respectivamente, a 

pluralidade epistemológica e a eficácia das práticas espirituais de cura. Turnbull (2000) 

argumenta que os sistemas indígenas de conhecimento operam segundo lógicas próprias 

de validação, nas quais o espiritual e o material são inseparáveis, o que dialoga 

diretamente com a tese ao questionar hierarquizações epistemológicas. Waldron (2004), 

americano, reforça que 

práticas espirituais constituem formas legítimas de conhecimento aplicado, sustentadas 

entre muitos povos indígenas, é uma 

das formas mais elevadas de aquisição de conhecimento. Não se trata de uma 

experiência subjetiva ou privada, mas de uma comunicação legítima com outras 

imentos sobre curas, 

perigos, deslocamentos e decisões políticas a partir de visões recebidas em estado de 

transe ou sonho. Kopenawa (2015) relata que, para os Yanomami, os “xapiri” (espíritos 

auxiliares) ensinam cantos e conhecimentos em sonho, e que esses saberes só são 

válidos se experienciados corporal e espiritualmente. O fluxo onírico rompe com a 

separação ocidental entre razão e imaginação, revelando um regime cognitivo simbólico e 

ritual é a encenação coletiva do saber. Em cada canto sagrado, cada dança 

se uma atualização do conhecimento 

tecnológicos, jurídicos e 

pedagógicos, pois transmitem regras de conduta, normas sociais e conhecimentos 

Wilson (2008), o conhecimento está nas relações, 

e os rituais mantêm as relações vivas”. Assim, o fluxo ritual é ao mesmo tempo 

estruturante e mobilizador do corpo social, promovendo a coesão e a renovação 

os fluxos centrais do conhecimento 

indígena a partir de um corpus documental composto por 82 documentos, dos quais 18 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

artigos científicos foram selecionados para discussão aprofundada, organizados segundo 

duas dimensões analíticas: a dimensão física e a di

indígena.  

A adoção da análise de conteúdo, conforme Bardin, mostrou

identificar regularidades, convergências e tensões nos discursos acadêmicos sobre o 

conhecimento indígena, possibilitando a categorizaçã

critérios explícitos e sistemáticos. A dimensão física evidenciou o conhecimento indígena 

como um saber territorializado, produzido e transmitido por meio das práticas sociais, da 

oralidade, do corpo e da interação contínu

demonstram que esses fluxos de conhecimento se manifestam em atividades cotidianas, 

sistemas produtivos, processos educativos e estratégias de preservação ambiental, 

reforçando a inseparabilidade entre conhecimento e

Por sua vez, a dimensão espiritual revelou

sistemas indígenas de conhecimento, ao destacar cosmologias, rituais, sonhos, 

ancestralidade e práticas de cura como elementos constitutivos da produção 

epistemológica indígena. Os autores discutidos convergem ao afirmar que a 

espiritualidade não se configura como um aspecto simbólico secundário, mas como um 

princípio organizador do pensamento, da ética e da relação com o mundo, desafiando 

modelos científicos ocidentais baseados na fragmentação entre razão, corpo e 

espiritualidade. 

De forma integrada, os resultados indicam que as dimensões física e espiritual não 

operam de maneira dissociada, mas se articulam na constituição de sistemas complexos 

de conhecimento indígena. Essa constatação reforça a necessidade de abordagens 

teórico-metodológicas de caráter decolonial, capazes de reconhecer a pluralidade 

epistemológica e de valorizar os saberes indígenas em sua integralidade. Como 

contribuição, o estudo busca apresentar

futuras, além de subsidiar debates na

e seus conhecimentos ancestrais

 

 

 

 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

artigos científicos foram selecionados para discussão aprofundada, organizados segundo 

duas dimensões analíticas: a dimensão física e a dimensão espiritual do conhecimento 

A adoção da análise de conteúdo, conforme Bardin, mostrou

identificar regularidades, convergências e tensões nos discursos acadêmicos sobre o 

conhecimento indígena, possibilitando a categorização dos fluxos de saber a partir de 

critérios explícitos e sistemáticos. A dimensão física evidenciou o conhecimento indígena 

como um saber territorializado, produzido e transmitido por meio das práticas sociais, da 

oralidade, do corpo e da interação contínua com a natureza. Os estudos analisados 

demonstram que esses fluxos de conhecimento se manifestam em atividades cotidianas, 

sistemas produtivos, processos educativos e estratégias de preservação ambiental, 

reforçando a inseparabilidade entre conhecimento e experiência vivida.

Por sua vez, a dimensão espiritual revelou-se fundamental para a compreensão dos 

sistemas indígenas de conhecimento, ao destacar cosmologias, rituais, sonhos, 

ancestralidade e práticas de cura como elementos constitutivos da produção 

pistemológica indígena. Os autores discutidos convergem ao afirmar que a 

espiritualidade não se configura como um aspecto simbólico secundário, mas como um 

princípio organizador do pensamento, da ética e da relação com o mundo, desafiando 

os ocidentais baseados na fragmentação entre razão, corpo e 

De forma integrada, os resultados indicam que as dimensões física e espiritual não 

operam de maneira dissociada, mas se articulam na constituição de sistemas complexos 

ento indígena. Essa constatação reforça a necessidade de abordagens 

metodológicas de caráter decolonial, capazes de reconhecer a pluralidade 

epistemológica e de valorizar os saberes indígenas em sua integralidade. Como 

apresentar um modelo analítico replicável para investigações 

futuras, além de subsidiar debates na Ciência da Informação voltadaaos

e seus conhecimentos ancestrais. 

21 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

artigos científicos foram selecionados para discussão aprofundada, organizados segundo 

mensão espiritual do conhecimento 

A adoção da análise de conteúdo, conforme Bardin, mostrou-se adequada para 

identificar regularidades, convergências e tensões nos discursos acadêmicos sobre o 

o dos fluxos de saber a partir de 

critérios explícitos e sistemáticos. A dimensão física evidenciou o conhecimento indígena 

como um saber territorializado, produzido e transmitido por meio das práticas sociais, da 

a com a natureza. Os estudos analisados 

demonstram que esses fluxos de conhecimento se manifestam em atividades cotidianas, 

sistemas produtivos, processos educativos e estratégias de preservação ambiental, 

experiência vivida. 

se fundamental para a compreensão dos 

sistemas indígenas de conhecimento, ao destacar cosmologias, rituais, sonhos, 

ancestralidade e práticas de cura como elementos constitutivos da produção 

pistemológica indígena. Os autores discutidos convergem ao afirmar que a 

espiritualidade não se configura como um aspecto simbólico secundário, mas como um 

princípio organizador do pensamento, da ética e da relação com o mundo, desafiando 

os ocidentais baseados na fragmentação entre razão, corpo e 

De forma integrada, os resultados indicam que as dimensões física e espiritual não 

operam de maneira dissociada, mas se articulam na constituição de sistemas complexos 

ento indígena. Essa constatação reforça a necessidade de abordagens 

metodológicas de caráter decolonial, capazes de reconhecer a pluralidade 

epistemológica e de valorizar os saberes indígenas em sua integralidade. Como 

um modelo analítico replicável para investigações 

voltadaaos povos indígenas 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

REFERÊNCIAS 
 
BANIWA, Gersem. A política do conhecimento
intelectual. Brasília: MEC, 2006.
 
BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo
 
BARRETO, Silvio Sanches. O peixe sobre beiju é o leite e a espuma de buiuiu
reflexividade antropológica indígena sobre a gestão cosmopolítica tukano no Alto rio 
Negro. 2023. 232 f. Tese (Doutorado em Antropologia Social) 
Amazonas, Manaus, 2023. 
 
BATTISTE, Marie. Research ethics for protecting
heritage. Journal of Indigenous Knowledge Systems,
 
BECVAR, Katherine A.; SRINIVASAN, Ramesh.
intellectualproperty: legal, ethical and epistemologicalissues.
Society for Information Science and Technology,
2009. 
 
CAJETE, Gregory. Look to the mountain
CO: Kivakí Press, 1994. 
 
CADENA, Marisol. Earth beings: ecologies of practice
Durham: Duke University Press, 2015.
 
DALLA ROSA, Luís Carlos. Bem viver e terra sem males: a cosmologia dos povos 
indígenas como uma epistemologia educativa de decolonialidade
Alegre), v. 42, n. 2, p. 298-307, maio
 
DAVENPORT, Thomas H.; PRUSAK, Laurence. 
organizações gerenciam seu capital intelectual. 2. ed. Rio de Janeiro: Campus, 1998.
 
DURAZZO, L.; SEGATA, J. Intercosmologias: humanos e outros mais que humanos no 
nordeste indígena. Espaço Ameríndio
10.22456/1982-6524.106994. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/index.php/EspacoAmerindio/article/view/106994. Acesso em: 26 jun. 
2025. 
 
FONSECA, Diego Leonardo de Souza; ZA
gestão do conhecimento indígena: um briefing dos modelos africanos. In: ENCONTRO 
NACIONAL DE PESQUISA EM CIÊNCIA DA INFORMAÇÃO, 24., 2024, 
eletrônicos [...].Vitória-ES: ANCIB, 2024. Disponível 
em: https://enancib.ancib.org/index.php/enancib/xxivenancib/paper/view/2608
17 jun. 2025 
 
FONSECA, Diego Leonardo de Souza; ZANINELLI, Thais Batis

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

A política do conhecimento: saberes tradicionais e propriedade 
intelectual. Brasília: MEC, 2006. 

Análise de conteúdo. Lisboa: Edições 70, 2011. 

O peixe sobre beiju é o leite e a espuma de buiuiu
reflexividade antropológica indígena sobre a gestão cosmopolítica tukano no Alto rio 
Negro. 2023. 232 f. Tese (Doutorado em Antropologia Social) - Universidade Federal do 

Research ethics for protectingindigenous knowledge and 
Journal of Indigenous Knowledge Systems, v. 3, n. 1, p. 1

BECVAR, Katherine A.; SRINIVASAN, Ramesh. Indigenous knowledge and 
intellectualproperty: legal, ethical and epistemologicalissues. Journal of the Americ
Society for Information Science and Technology, Hoboken, v. 60, n. 8, p. 1519

Look to the mountain: an ecology of Indigenouseducation.

Earth beings: ecologies of practiceacross Andean worlds
Durham: Duke University Press, 2015. 

Bem viver e terra sem males: a cosmologia dos povos 
indígenas como uma epistemologia educativa de decolonialidade. Educação (Porto 

307, maio-ago. 2019.  

DAVENPORT, Thomas H.; PRUSAK, Laurence. Conhecimento empresarial
organizações gerenciam seu capital intelectual. 2. ed. Rio de Janeiro: Campus, 1998.

DURAZZO, L.; SEGATA, J. Intercosmologias: humanos e outros mais que humanos no 
Espaço Ameríndio, Porto Alegre, v. 14, n. 2, p. 185, 2020. DOI: 

6524.106994. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/index.php/EspacoAmerindio/article/view/106994. Acesso em: 26 jun. 

FONSECA, Diego Leonardo de Souza; ZANINELLI, Thais Batista. Etnoconhecimento e 
gestão do conhecimento indígena: um briefing dos modelos africanos. In: ENCONTRO 
NACIONAL DE PESQUISA EM CIÊNCIA DA INFORMAÇÃO, 24., 2024, 

: ANCIB, 2024. Disponível 
https://enancib.ancib.org/index.php/enancib/xxivenancib/paper/view/2608

FONSECA, Diego Leonardo de Souza; ZANINELLI, Thais Batista. Gestão do 

22 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

tradicionais e propriedade 

 

O peixe sobre beiju é o leite e a espuma de buiuiu: uma 
reflexividade antropológica indígena sobre a gestão cosmopolítica tukano no Alto rio 

Universidade Federal do 

indigenous knowledge and 
v. 3, n. 1, p. 1–15, 2008. 

Indigenous knowledge and 
Journal of the American 

Hoboken, v. 60, n. 8, p. 1519–1530, 

: an ecology of Indigenouseducation. Durango, 

across Andean worlds. 

Bem viver e terra sem males: a cosmologia dos povos 
Educação (Porto 

Conhecimento empresarial: como as 
organizações gerenciam seu capital intelectual. 2. ed. Rio de Janeiro: Campus, 1998. 

DURAZZO, L.; SEGATA, J. Intercosmologias: humanos e outros mais que humanos no 
, Porto Alegre, v. 14, n. 2, p. 185, 2020. DOI: 

https://seer.ufrgs.br/index.php/EspacoAmerindio/article/view/106994. Acesso em: 26 jun. 

. Etnoconhecimento e 
gestão do conhecimento indígena: um briefing dos modelos africanos. In: ENCONTRO 
NACIONAL DE PESQUISA EM CIÊNCIA DA INFORMAÇÃO, 24., 2024, Vitória-ES. Anais 

https://enancib.ancib.org/index.php/enancib/xxivenancib/paper/view/2608. Acesso em: 

. Gestão do 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

conhecimento indígena: uma breve revisão de literatura na Ciência da Informação. 
ENCUENTRO LATINOAMERICANO DE BIBLIOTECOLOGÍA, DOCUMENTACIÓN Y 
CIENCIA DE LA INFORMACIÓN DEL MERCOSUR, n. 1, 2023. 
[...]Disponível em: https://encuentro
mercosur/article/view/40/0. Acesso em: 24 maio 2025.
 
FONSECA, Diego Leonardo de Souza. 
de um modelo conceitual para o contexto 
Ciência da Informação) – Universidade Estadual de Londrina, Londrina, 2025.
 
HOLANDA, V. C. C. de; SILVA, R. M. G. da; ANDRADE, G. M. de. A ancestralidade como 
epistemologiasindigenas e decolonial na formação do professor atuante nas licenciaturas 
interculturais. Revista on line de Política e Gestão Educacional
esp.1, p. e023016, 2023. DOI: 10.22633/rpge.v27iesp.1.17929. Disponível em: 
https://periodicos.fclar.unesp.br/rpge/article/view/17929. Acesso em: 17 jun. 2025.
 
JENSEN, A.A. Sistemas indígenas de classificação de aves
ecológicos e evolutivos. Universidade Estadual de Campinas 
Ciências. Campinas. 1985. 239 p.
 
KOK, Andrew. Can models for knowledge management be successfully implemented to 
manage the diversity of indigenous knowledge? 
Management, v.7, n.4, p.1-12, 2005. Doi 10.4102/sajim.v7i4.286. 
 
KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2015.
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo
2019. 
 
LAIHONEN, H. Knowledge flows in self
Management, v. 10, n. 4, p. 127
em: https://doi.org/10.1108/1367327
 
LIN, C.; WU, J. C.; YEN, D. C.
managementmaturitystages. Information&Management,
 
LIU, D. R.; LAI, C. H.; CHEN, Y. T.
a hybrid of personalized and group
for Information Science and Technology
 
LODHI, S.; MIKULECKY, P. Management of Indigenous Knowledge for Developing 
Countries. In: INTERNATIONAL CONFERENCE ON COMMUNICATION AND 
MANAGEMENT IN TECHNOLOGICAL INNOVATION AND ACADEMIC 
GLOBALIZATION, 2010, Puerto De La Cruz. 
SJR, 2010, p. 94-98. 
 

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

conhecimento indígena: uma breve revisão de literatura na Ciência da Informação. 
ENCUENTRO LATINOAMERICANO DE BIBLIOTECOLOGÍA, DOCUMENTACIÓN Y 
CIENCIA DE LA INFORMACIÓN DEL MERCOSUR, n. 1, 2023. Anais eletrônicos 

https://encuentro-mercosur.fic.edu.uy/index.php/encuentro
. Acesso em: 24 maio 2025. 

FONSECA, Diego Leonardo de Souza. A gestão do conhecimento indígena
de um modelo conceitual para o contexto amazônica. 2025. 336 f. Tese (Doutorado em 

Universidade Estadual de Londrina, Londrina, 2025.

HOLANDA, V. C. C. de; SILVA, R. M. G. da; ANDRADE, G. M. de. A ancestralidade como 
epistemologiasindigenas e decolonial na formação do professor atuante nas licenciaturas 

Revista on line de Política e Gestão Educacional, Araraquara, v. 27, 
esp.1, p. e023016, 2023. DOI: 10.22633/rpge.v27iesp.1.17929. Disponível em: 
https://periodicos.fclar.unesp.br/rpge/article/view/17929. Acesso em: 17 jun. 2025.

Sistemas indígenas de classificação de aves: aspectos comparativos, 
e evolutivos. Universidade Estadual de Campinas – Tese de Doutorado em 

Ciências. Campinas. 1985. 239 p. 

KOK, Andrew. Can models for knowledge management be successfully implemented to 
manage the diversity of indigenous knowledge? SA Journal of Information

12, 2005. Doi 10.4102/sajim.v7i4.286.  

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia 

LAIHONEN, H. Knowledge flows in self-organizing processes. Journal of Knowledge 
, v. 10, n. 4, p. 127-135, 2006. Disponível 

https://doi.org/10.1108/13673270610679377. Acesso em: 17 jun. 2025.

. Exploringbarriers to knowledge flow at different knowledge 
Information&Management, v. 49, n. 1, p. 10

LIU, D. R.; LAI, C. H.; CHEN, Y. T. Documentrecommendationsbased on knowledge flows: 
a hybrid of personalized and group‐basedapproaches. Journal of the American Society 
for Information Science and Technology, v. 63, n. 10, p. 2100-2117, 2012.

LODHI, S.; MIKULECKY, P. Management of Indigenous Knowledge for Developing 
Countries. In: INTERNATIONAL CONFERENCE ON COMMUNICATION AND 
MANAGEMENT IN TECHNOLOGICAL INNOVATION AND ACADEMIC 
GLOBALIZATION, 2010, Puerto De La Cruz. Anais eletrônicos [...]  Puerto De La Cruz: 

23 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

conhecimento indígena: uma breve revisão de literatura na Ciência da Informação. In: 
ENCUENTRO LATINOAMERICANO DE BIBLIOTECOLOGÍA, DOCUMENTACIÓN Y 

Anais eletrônicos 
mercosur.fic.edu.uy/index.php/encuentro-

gestão do conhecimento indígena: proposta 
. 2025. 336 f. Tese (Doutorado em 

Universidade Estadual de Londrina, Londrina, 2025. 

HOLANDA, V. C. C. de; SILVA, R. M. G. da; ANDRADE, G. M. de. A ancestralidade como 
epistemologiasindigenas e decolonial na formação do professor atuante nas licenciaturas 

, Araraquara, v. 27, n. 
esp.1, p. e023016, 2023. DOI: 10.22633/rpge.v27iesp.1.17929. Disponível em: 
https://periodicos.fclar.unesp.br/rpge/article/view/17929. Acesso em: 17 jun. 2025. 

: aspectos comparativos, 
Tese de Doutorado em 

KOK, Andrew. Can models for knowledge management be successfully implemented to 
SA Journal of Information 

: palavras de um xamã yanomami. 

. São Paulo: Companhia das Letras, 

Journal of Knowledge 

. Acesso em: 17 jun. 2025. 

Exploringbarriers to knowledge flow at different knowledge 
v. 49, n. 1, p. 10-23, 2012. 

recommendationsbased on knowledge flows: 
Journal of the American Society 

2117, 2012. 

LODHI, S.; MIKULECKY, P. Management of Indigenous Knowledge for Developing 
Countries. In: INTERNATIONAL CONFERENCE ON COMMUNICATION AND 
MANAGEMENT IN TECHNOLOGICAL INNOVATION AND ACADEMIC 

Puerto De La Cruz: 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

MISTRY, J. Indigenousknowledges
Planetary Sciences]. 2009. Disponível em: 
and-planetary-sciences/indigenous
 
NGULUBE, Patrick. Managing and PreservingIndigenous Knowledge in the Knowledge 
Management Era: challenges and opportunities for informa
InformationDevelopment, v.18, n.2, p. 95
10.1177/026666602400842486.
 
NGULUBE, Patrick; DUBE, Luyanda. Pathways for retaininghuman capital in 
academicdepartments of a South African university. 
ManagementInformation, v.15, n.2, p.1
 
NISSEN, M. E. Dynamic knowledge patterns to inform design: a fieldstudy of knowledge 
stocks and flows in an extreme organization.
Systems, v. 22, n. 3, p. 225-263, 2005.
 
OROBITG, Gemma. Dreaming as a way of knowing: indigenousepistemologies and the 
politics of knowledge. Journal of the Royal Anthropological Institute,
1, p. 123–140, 2022. 
 
OROBITG, Gemma; GROTTI, Vanessa.
epistemicplurality. AnthropologicalTheory,
 
PARSONS, Meg; NALAU, Johanna; FISHER, Karen. Alternative Sustainability 
Perspectives: Indigenous Knowledge and Methodologies. 
v.5, n.1, p.7-14, 2017. DOI: 10.12924/cis2017.05010007
 
RABELLO, Rodrigo. A Ciência da Informação como objeto: epistemologias como lugares 
de encontro. Perspectivas em Ciência da Informação
Disponível em: https://periodicos.ufmg.br/index.php/pci/article/view/22762
jun. 2025. 
 
RHEA, Zane M.; RUSSELL, L
Indígenas Australianos e na Educação Indígena.
IndigenousEducation, v. 41, n. 1, p. 18
em: https://ajie.atsis.uq.edu.au/ajie/article/view/63. Acesso em: 17 jun. 2025.
 
SANTANA, José Valdir Jesus; DE OLIVEIRA, Cláudio Santos.
produção e transmissão de conhecimento: reflexões introdutórias a partir do povo 
indígena Kiriri/BA. Aprender –
da Conquista, n. 21, p. 1–17, 2019. DOI: 10.22481/aprender.i21.5617.
 
SANTOS, Boaventura de Souza. 
experiência. Para um novo senso comum. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pe

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

Indigenousknowledges. 2009. [Science Direct - Topics in
Planetary Sciences]. 2009. Disponível em: https://www.sciencedirect.com/topics/earth

sciences/indigenous-knowledge. Acesso em: 15 jun. 2025.

NGULUBE, Patrick. Managing and PreservingIndigenous Knowledge in the Knowledge 
Management Era: challenges and opportunities for informationprofessionals. 

, v.18, n.2, p. 95-102, 2002. DOI: 
10.1177/026666602400842486. 

NGULUBE, Patrick; DUBE, Luyanda. Pathways for retaininghuman capital in 
academicdepartments of a South African university. SA Journal of 

, v.15, n.2, p.1-8, 2019. doi: 10.4102/sajim.v15i2.560.

Dynamic knowledge patterns to inform design: a fieldstudy of knowledge 
stocks and flows in an extreme organization. Journal of ManagementInformation 

263, 2005. 

Dreaming as a way of knowing: indigenousepistemologies and the 
Journal of the Royal Anthropological Institute,

OROBITG, Gemma; GROTTI, Vanessa. Indigenousontologies, ritual knowledge and 
AnthropologicalTheory, Londres, v. 19, n. 4, p. 465

PARSONS, Meg; NALAU, Johanna; FISHER, Karen. Alternative Sustainability 
Perspectives: Indigenous Knowledge and Methodologies. Challenges in 

DOI: 10.12924/cis2017.05010007.  

A Ciência da Informação como objeto: epistemologias como lugares 
Perspectivas em Ciência da Informação, v. 17, n. 1, p. 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/pci/article/view/22762

.; RUSSELL, Lynette. A Mão Invisível da Pedagogia nos Es
Indígenas Australianos e na Educação Indígena. The Australian Journal of 

, v. 41, n. 1, p. 18–25, 2012. DOI: 10.1017/jie.2012.4. Disponível 
em: https://ajie.atsis.uq.edu.au/ajie/article/view/63. Acesso em: 17 jun. 2025.

SANTANA, José Valdir Jesus; DE OLIVEIRA, Cláudio Santos. Modos indígenas de 
produção e transmissão de conhecimento: reflexões introdutórias a partir do povo 

– Caderno de Filosofia e Psicologia da Educação
17, 2019. DOI: 10.22481/aprender.i21.5617. 

SANTOS, Boaventura de Souza. A crítica da razão indolente: contra o desperdício da 
experiência. Para um novo senso comum. 4. ed. São Paulo: Cortez, 2002.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a 

24 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

Topics in Earth and 
https://www.sciencedirect.com/topics/earth-

. Acesso em: 15 jun. 2025. 

NGULUBE, Patrick. Managing and PreservingIndigenous Knowledge in the Knowledge 
tionprofessionals. 

NGULUBE, Patrick; DUBE, Luyanda. Pathways for retaininghuman capital in 

8, 2019. doi: 10.4102/sajim.v15i2.560. 

Dynamic knowledge patterns to inform design: a fieldstudy of knowledge 
Journal of ManagementInformation 

Dreaming as a way of knowing: indigenousepistemologies and the 
Journal of the Royal Anthropological Institute, Londres, v. 28, n. 

gies, ritual knowledge and 
Londres, v. 19, n. 4, p. 465–484, 2019. 

PARSONS, Meg; NALAU, Johanna; FISHER, Karen. Alternative Sustainability 
Challenges in Sustainability, 

A Ciência da Informação como objeto: epistemologias como lugares 
, v. 17, n. 1, p. 2–36, 2011. 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/pci/article/view/22762. Acesso em: 17 

. A Mão Invisível da Pedagogia nos Estudos 
The Australian Journal of 

25, 2012. DOI: 10.1017/jie.2012.4. Disponível 
em: https://ajie.atsis.uq.edu.au/ajie/article/view/63. Acesso em: 17 jun. 2025. 

Modos indígenas de 
produção e transmissão de conhecimento: reflexões introdutórias a partir do povo 

Caderno de Filosofia e Psicologia da Educação, Vitória 
 

: contra o desperdício da 
. ed. São Paulo: Cortez, 2002. 

nsamento abissal: das linhas globais a 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

uma ecologia de saberes. In: SANTOS, Boaventura de Sousa (Org.). 
Sul. São Paulo: Cortez, 2010. p. 31
 
SANTOS, Antônio Silveira R. dos.
tradicional e futuro da vida. Revista de Informação e Tecnologia
p. 1–12, 2001. Disponível em:
Acesso em: 1 nov. 2021. 
 
SANTOS, Gilton Mendes; DIAS JR., Carlos Machado.
antropologia no plural, simétrica e cruzada.
n. 1, p. 137–159, 2009. DOI: 10.1590/S0034
 
SARAIVA, Eduardo de Souza. A literatura dos povos indígenas canadenses e a 
construção dp conhecimento através da lenda e da tradição oral. 
225-246, 2020.  
 
SILVA, Edson; SOUSA, José.
perspectivas interculturais. Revista Brasileira de Ciências da Religião
n. 2, p. 89–104, 2017. 
 
SMITH, Linda Tuhiwai. Decolonizingmethodologies
ed. London: Zed Books, 2012.
 
TURNBULL, David. Masons, tricksters and cartographers: comparativestudies in the 
sociology of scientific and indigenous knowledge.
30, n. 4, p. 643–658, 2000. 
 
VALIM, Ricardo. Ontologia e ética no pensamento indígena brasileiro
ontologias Tupi-Guarani e Yanomami. 2023. 121 f. Dissertação (Mestrado) 
Pós-Graduação em Filosofia, Fundação Universidade Federal de Rondônia, Porto Velho, 
2023. 
 
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. 
de antropologia. São Paulo: CosacNaify, 2002.
 
WALDRAM, James B. The efficacy of 
methodologicalissues. MedicalAnthropologyQuarterly
102, 2004. 
 
WILSON, Shawn. Research is ceremony
FernwoodPublishing, 2008. 
 
YANAI, A. E.; et al. Gestão do conhecimento indígena: elementos métricos para uma 
revisão de escopo. In: ENCONTRO BRASILEIRO DE BIBLIOMETRIA E CIENTOMETRIA, 
9., 2024, Brasília-DF, anais eletrônicos [...]
 
ZIDNY, Robby; SJÖSTRÖM, Jesper; EILKS, Ingo.

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

uma ecologia de saberes. In: SANTOS, Boaventura de Sousa (Org.). Epistemologias do 
. São Paulo: Cortez, 2010. p. 31–83. 

SANTOS, Antônio Silveira R. dos. Biodiversidade, bioprospecção, conhecimento 
Revista de Informação e Tecnologia, Campinas, v. 1, n. 1, 

12, 2001. Disponível em: http://www.revista.unicamp.br/infotec/artigos/silveira.html. 

SANTOS, Gilton Mendes; DIAS JR., Carlos Machado. Ciência da flores
antropologia no plural, simétrica e cruzada. Revista de Antropologia, São Paulo, v. 52, 

159, 2009. DOI: 10.1590/S0034-77012009000100004. 

SARAIVA, Eduardo de Souza. A literatura dos povos indígenas canadenses e a 
ecimento através da lenda e da tradição oral. Garrafa, 

SILVA, Edson; SOUSA, José. Espiritualidade indígena e produção do conhecimento: 
Revista Brasileira de Ciências da Religião

Decolonizingmethodologies: research and indigenouspeoples. 2. 
ed. London: Zed Books, 2012. 

Masons, tricksters and cartographers: comparativestudies in the 
indigenous knowledge. Social Studies of Science

Ontologia e ética no pensamento indígena brasileiro
Guarani e Yanomami. 2023. 121 f. Dissertação (Mestrado) 

Graduação em Filosofia, Fundação Universidade Federal de Rondônia, Porto Velho, 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconstância da alma selvagem
de antropologia. São Paulo: CosacNaify, 2002. 

The efficacy of traditional medicine: currenttheoretical and 
MedicalAnthropologyQuarterly, Washington, v. 18, n. 1, p. 78

Research is ceremony: Indigenous research methods. Halifax: 

YANAI, A. E.; et al. Gestão do conhecimento indígena: elementos métricos para uma 
revisão de escopo. In: ENCONTRO BRASILEIRO DE BIBLIOMETRIA E CIENTOMETRIA, 

nais eletrônicos [...]Brasília: UnB, 2024. 

, Jesper; EILKS, Ingo. A multi-perspective reflection on how 

25 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

Epistemologias do 

Biodiversidade, bioprospecção, conhecimento 
, Campinas, v. 1, n. 1, 

http://www.revista.unicamp.br/infotec/artigos/silveira.html. 

Ciência da floresta: por uma 
, São Paulo, v. 52, 

SARAIVA, Eduardo de Souza. A literatura dos povos indígenas canadenses e a 
Garrafa, v.18, n.52, p. 

Espiritualidade indígena e produção do conhecimento: 
Revista Brasileira de Ciências da Religião, São Paulo, v. 5, 

: research and indigenouspeoples. 2. 

Masons, tricksters and cartographers: comparativestudies in the 
Social Studies of Science, Londres, v. 

Ontologia e ética no pensamento indígena brasileiro: análise das 
Guarani e Yanomami. 2023. 121 f. Dissertação (Mestrado) - Programa de 

Graduação em Filosofia, Fundação Universidade Federal de Rondônia, Porto Velho, 

A inconstância da alma selvagem: e outros ensaios 

traditional medicine: currenttheoretical and 
, Washington, v. 18, n. 1, p. 78–

: Indigenous research methods. Halifax: 

YANAI, A. E.; et al. Gestão do conhecimento indígena: elementos métricos para uma 
revisão de escopo. In: ENCONTRO BRASILEIRO DE BIBLIOMETRIA E CIENTOMETRIA, 

perspective reflection on how 



 
 

B
 
 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
                v. 40, p. 1-26, e19836

 Esta obra está licenciada com uma Licença

 

indigenous knowledge and relatedideas can improvescienceeducation for 
sustainability. Science & Education, Dordrecht,
10.1007/s11191-019-00100-x.

BiblosE-ISSN 2236-7594 

Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande
9836, 2026. ISSN 2236-7594. DOI: https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836

Esta obra está licenciada com uma LicençaCreative Commons Atribuição 4.0 Internacional

indigenous knowledge and relatedideas can improvescienceeducation for 
Education, Dordrecht, v. 29, p. 145–185, 2020. DOI: 

x. 

26 
Biblos: Revista do Instituto de Ciências Humanas e da Informação, Rio Grande 

https://doi.org/10.63595/biblos.v39i1.19836 

Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

indigenous knowledge and relatedideas can improvescienceeducation for 
185, 2020. DOI: 


