
 

 

 

 

Ecopedagogia e Teoria da Complexidade Moriniana: articulações para 
um paradigma educacional frente às emergências socioambientais1 

 
 

Ananda Nasai Machado de Oliveira2 
Universidade Feevale – Brasil 

https://orcid.org/0000-0003-1567-4051 
 

Suelen Bomfim Nobre3 
Universidade Feevale – Brasil 

https://orcid.org/0000-0001-6414-0959 
 
 
 

Resumo: O artigo analisa criticamente as interfaces entre a Ecopedagogia e a Teoria da Complexidade de 
Edgar Morin, investigando como essa articulação pode contribuir para práticas educacionais diante das 
emergências socioambientais contemporâneas que desafiam os modelos tradicionais de educação. Nesse 
sentido, a Ecopedagogia propõe uma cidadania planetária e uma ética do cuidado, enquanto a 
Complexidade moriniana, com seus princípios, oferece bases epistemológicas para lidar com incertezas e 
superar visões lineares. Metodologicamente, trata-se de pesquisa qualitativa, teórico-reflexiva, 
fundamentada em análise bibliográfica crítica não sistemática. Foram identificados quatro princípios 
norteadores para uma práxis educativa ecopedagógica complexa: multidimensionalidade dos fenômenos, 
criticidade ético-política, ecologia de saberes e formação docente indissociável. A articulação proposta 
demonstra potencial para superar visões reducionistas na educação ambiental crítica. 
Palavras-chave: Ecopedagogia. Complexidade. Educação Ambiental Crítica. Crise Socioambiental. 
Cidadania Planetária. 
 
 

Ecopedagogy and Morinian Theory of Complexity: Articulations for 
an Educational Paradigm in Response to Socio-Environmental 

Emergencies 
 
Resumen: This article critically analyzes the interfaces between Ecopedagogy and Edgar Morin's Theory 
of Complexity, investigating how this articulation can contribute to educational practices in the face of 
contemporary socio-environmental emergencies that challenge traditional educational models. In this 
context, Ecopedagogy advocates for planetary citizenship and an ethics of care, while Morinian 
Complexity, with its guiding principles, provides epistemological foundations for addressing uncertainty 
and overcoming linear perspectives. Methodologically, this is a qualitative, theoretical-reflective study 

3 Pós Doutora em Educação, Doutora em Ensino de Ciências e Matemática, Professora no PPG de 
Diversidade Cultural e Inclusão Social na Universidade Feevale. E-mail: suelennobre@feevale.br  

2 Pedagoga, Mestra em Psicologia e Doutoranda no PPG de Diversidade Cultural e Inclusão Social pela 
Universidade Feevale. E-mail:  ananda-oliveira@hotmail.com 

1 Recebido em: 20/10/2025. Aprovado em: 27/11/2025. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

1 

https://orcid.org/0000-0003-1567-4051
https://orcid.org/0000-0001-6414-0959
mailto:suelennobre@feevale.br
mailto:ananda-oliveira@hotmail.com


 

based on a non-systematic critical literature review. Four guiding principles for a complex ecopedagogical 
praxis were identified: multidimensionality of phenomena, ethical-political criticality, ecology of 
knowledge, and inseparable teacher education. The proposed articulation demonstrates potential to 
overcome reductionist views in critical environmental education. 
Keywords: Ecopedagogy, Complexity, Critical Environmental Education, Socio-environmental Crisis, 
Planetary Citizenship. 
 
 

Ecopedagogía y Teoría de la Complejidad Moriniana: articulaciones 
para un paradigma educativo frente a las emergencias 

socioambientales 
 
Resumen: El artículo analiza críticamente las interfaces entre la Ecopedagogía y la Teoría de la 
Complejidad de Edgar Morin, investigando cómo esta articulación puede contribuir a las prácticas 
educativas frente a las emergencias socioambientales contemporáneas que desafían los modelos 
tradicionales de educación. En este sentido, la Ecopedagogía propone una ciudadanía planetaria y una 
ética del cuidado, mientras que la Complejidad moriniana, con sus principios, ofrece bases 
epistemológicas para afrontar las incertidumbres y superar las visiones lineales. Metodológicamente, se 
trata de una investigación cualitativa, teórico-reflexiva, fundamentada en un análisis bibliográfico crítico 
no sistemático. Se identificaron cuatro principios orientadores para una praxis educativa ecopedagógica 
compleja: la multidimensionalidad de los fenómenos, la criticidad ético-política, la ecología de saberes y 
la formación docente indisoluble. La articulación propuesta demuestra potencial para superar visiones 
reduccionistas en la educación ambiental crítica. 
Keywords: Ecopedagogía, Complejidad, Educación Ambiental Crítica, Crisis Socioambiental, 
Ciudadanía Planetaria. 
 
 

INTRODUÇÃO 

As emergências socioambientais que marcam a pós-modernidade configuram 

uma crise civilizatória em curso, na qual se entrelaçam dimensões ecológicas, sociais, 

econômicas e culturais. Fenômenos como as mudanças climáticas, a perda de 

biodiversidade e o agravamento das desigualdades socioambientais evidenciam a 

insuficiência dos modelos tradicionais para responder a desafios dessa magnitude. Por 

isso, alguns autores como Leonardo Boff (2002) destacam como esta crise ecológica 

também pode ser considerada uma crise ética e espiritual, pois expressa a ruptura das 

relações de cuidado com a Terra e com os seres que a habitam. 

Enquanto os estudos de Grundmann (2007) enfatiza que esta problemática 

envolve igualmente uma crise de conhecimento e poder, em que a política do 

conhecimento determina quais vozes e saberes são legitimados nas decisões que afetam 

o planeta, silenciando, com frequência, as comunidades mais vulneráveis. Em sintonia, 

a UNESCO (2021) adverte que a humanidade vive um ponto de inflexão histórico, que 

exige novas formas de pensar e agir diante da interdependência global. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

2 



 

A urgência por ações mais efetivas tem gerado pressão por novas respostas e 

caminhos a serem adotados. Entre essas soluções, a Educação surge como eixo central 

de transformação, conforme enfatiza a UNESCO (2024), ao reconhecê-la como 

principal articuladora do Desenvolvimento Sustentável. O documento destaca que a 

Educação é fundamental para a construção de economias verdes e sociedades mais 

justas, exigindo uma mudança profunda nos valores e comportamentos que orientam as 

civilizações no Antropoceno. 

Diante desse panorama, diferentes autores têm insistido na urgência de uma 

consciência planetária capaz de articular dimensões ambientais, sociais e culturais em 

um projeto comum de futuro. Boff (2002) sublinha que a sustentabilidade só pode ser 

efetiva quando vinculada a uma ética do cuidado e da solidariedade planetária, na qual o 

ser humano se reconhece como parte de um tecido vital mais amplo. Já Morin (2005; 

2022), por sua vez, propõe uma reforma do pensamento, convocando a uma visão 

complexa e relacional da realidade. Para ambos os autores, o importante é que se 

reconheça que os problemas globais não podem ser resolvidos isoladamente, mas 

apenas por meio de uma compreensão integrada e cooperativa da vida no planeta 

(Trawitzki; Rink, 2017). 

Assim, a crise ecológica exige novas racionalidades educativas que vão além de 

abordagens fragmentadas (Unesco, 2021). No entanto, a educação escolar ainda se 

mostra insuficiente para responder a esses desafios. A formulação de novos saberes e 

perspectivas diante da crise socioambiental, bem como a incorporação de valores 

distintos, é um processo que inevitavelmente envolve tensões e conflitos. Isso porque a 

complexidade e a natureza plural das questões ambientais suscitam disputas de 

significados, tanto na interpretação da crise em si quanto na definição dos papéis 

atribuídos ao ser humano e à natureza (Trawitzki; Rink, 2017).   

Observa-se, ainda, que as concepções de homem e de natureza oscilam entre 

visões antropocêntricas e naturalistas, em que ora prioriza-se o humano em detrimento 

do natural, ora o natural em detrimento do humano. Contudo, é justamente nesse 

“espaço de dualismos que emergem leituras mais complexas, capazes de reconhecer a 

implicação recíproca entre o físico-biológico e o antropológico-cultural” (Silva, 2007, p. 

20). 

Frente a esse cenário de desafios globais, emergem propostas de educação 

crítica, inspirada nos escritos de Paulo Freire (1996; 2014), cuja perspectiva entende a 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

3 



 

educação como prática social situada, capaz de problematizar a realidade e promover a 

ação coletiva em favor da justiça socioambiental. Dutra, Camargo e Souza (2021) 

ressaltam que a pedagogia freiriana, ao adotar os temas geradores como ponto de 

partida, oferece uma metodologia que aproxima o processo educativo das vivências 

concretas das comunidades. Tal movimento desloca a escola de uma posição 

reprodutivista para um espaço de diálogo, crítica e emancipação. 

Nesse horizonte, a Ecopedagogia ganha relevo como um paradigma emergente 

que articula educação, ética planetária e sustentabilidade. Para Gadotti (2000; 2009), 

trata-se de uma pedagogia do cuidado e da cidadania planetária, orientada por valores de 

solidariedade, justiça e interdependência entre seres humanos e natureza. Gutiérrez e 

Prado (2013) acrescentam que a Ecopedagogia se constitui como projeto ético-político 

que, ao mesmo tempo em que denuncia a crise civilizatória, anuncia novas 

possibilidades de convivência e aprendizagem baseadas na cooperação e no respeito à 

diversidade da vida. Assim, a Ecopedagogia se apresenta como resposta formativa à 

emergência climática, ainda que careça de maior sistematização teórica diante das 

complexidades atuais (Trawitzki; Rink, 2017). 

É justamente nesse ponto que tanto a Ecopedagogia, que vincula 

sustentabilidade, cidadania planetária e diálogo crítico, quanto a teoria da complexidade 

de Edgar Morin oferecem contribuições decisivas ao debate educacional. Tendo em 

vista que Morin (2005; 2011; 2022) defende que a educação deve formar sujeitos 

capazes de enfrentar os desafios contemporâneos e compreender a interdependência 

planetária e agir com responsabilidade ética em contextos imprevisíveis. Ao propor uma 

“reforma do pensamento”, a teoria da complexidade e as contribuições da Ecopedagogia 

desafiam a educação a romper com o paradigma epistemológico unilateral da 

modernidade e a adotar uma racionalidade integradora, aberta e transdisciplinar 

(Gadotti, 2009; Morin, 2022). 

Essas tensões apresentadas conduzem à questão central que orienta o presente 

estudo, que é como a articulação entre a Ecopedagogia e a Teoria da Complexidade 

pode inspirar práticas educacionais para enfrentar crises socioambientais, superando a 

fragmentação do conhecimento e promovendo uma formação ética, crítica e planetária. 

Tal problematização se insere no esforço de (re)pensar os fundamentos da educação em 

tempos de crises tão diversas como as emergências socioambientais e os reducionismos 

pedagógicos. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

4 



 

Com base nessa questão, o objetivo deste estudo é analisar criticamente as 

interfaces entre Ecopedagogia e Teoria da Complexidade, propondo princípios para uma 

práxis educativa complexa e ecopedagógica. Buscamos contribuir para a construção 

teórica de uma concepção de educação entendida como teia de relações complexas, na 

qual a aprendizagem é um processo vivo, dialógico e implicado na vida de todos os 

seres humanos. Diante desse panorama, emerge nossa questão central: como a 

articulação entre a Ecopedagogia e a Teoria da Complexidade pode inspirar práticas 

educacionais para enfrentar crises socioambientais, superando a fragmentação do 

conhecimento e promovendo uma formação ética, crítica e planetária? 

O argumento que orienta todo o desenvolvimento do texto é que a educação, 

quando ancorada na Ecopedagogia e iluminada pela Complexidade, pode oferecer 

respostas críticas e inovadoras às emergências socioambientais e apontar caminhos 

formativos comprometidos com a rede da vida. Metodologicamente, o presente estudo 

caracteriza-se como uma pesquisa básica, de natureza qualitativa e abordagem 

teórico-reflexiva, fundamentada em procedimento bibliográfico não sistematizado. 

Fundamentado em Severino (2016, p. 122), o trabalho teórico tem por finalidade a 

elaboração de sistemas de ideias com base na análise e interpretação de produções 

teóricas existentes. 

 Nessa direção, Lakatos e Marconi (2003, p. 183) esclarecem que “a pesquisa 

bibliográfica não é mera repetição do que já foi dito ou escrito sobre certo assunto, mas 

propicia o exame de um tema sob novo enfoque ou abordagem, chegando a conclusões 

inovadoras”. Assim, o artigo propõe uma articulação inédita entre a Ecopedagogia e a 

Teoria da Complexidade, a partir da leitura crítica de autores clássicos e 

contemporâneos como Gadotti (2000; 2009), Morin (2002; 2005; 2011; 2022), Freire 

(2002; 2014), Gutiérrez e Prado (2013), Misiazek (2020), Dickmann (2022). A análise 

seguiu com categorização temática, centrando-se nos conceitos centrais de cada teoria, 

nas interfaces e sinergias possíveis, nas aplicações práticas relatadas e nas limitações e 

desafios identificados. A partir desse percurso, foram extraídos princípios orientadores 

que buscam contribuir para a consolidação de uma práxis educativa complexa e 

ecopedagógica. 

Para desenvolver essa reflexão, o artigo organiza-se em quatro momentos 

articulados. O primeiro retoma os fundamentos da Ecopedagogia, situando-a como 

proposta ética e política voltada à construção de uma cidadania planetária crítica. O 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

5 



 

segundo apresenta os aportes da Teoria da Complexidade, enfatizando seus princípios 

para repensar a educação diante das incertezas e interdependências globais. O terceiro, 

discute as interfaces entre esses dois referenciais, com suas aproximações articulando as 

questões pedagógicas, climáticas, econômicas, políticas e culturais. E por fim, no quarto 

capítulo, busca-se discutir e propor possíveis fundamentos e desafios da Ecopedagogia 

em diálogo com a complexidade por uma práxis educativa que almeja o caráter 

sociotransformador 

ECOPEDAGOGIA: ORIGENS PRINCÍPIOS E REFLEXÕES CRÍTICAS 

A Ecopedagogia surgiu no final do século XX como um movimento de reflexão 

e prática educacional vinculado aos debates internacionais sobre meio ambiente e 

desenvolvimento sustentável. Teve como marco a Conferência da ONU no Rio de 

Janeiro em 1992, cujo legado apontou para a necessidade de uma educação capaz de 

responder aos desafios ambientais de maneira crítica e integrada. Nesse contexto, 

intelectuais e educadores pioneiros como Francisco Gutiérrez e Cruz Prado (2013), na 

Costa Rica, bem como a obra Pedagogia da Terra, de Moacir Gadotti (2000), publicada 

no Brasil no final da mesma década, buscaram construir uma pedagogia orientada para o 

enfrentamento da crise socioambiental, superando o enfoque meramente 

conservacionista e aproximando-a das lutas sociais, fomentando a cultura da 

sustentabilidade (Prass et al., 2023). 

 Esse movimento nasce com forte influência de Paulo Freire, articulando-se às 

lutas sociais e à Teologia da Libertação, incorporando a dimensão ecológica como 

indissociável das práticas educativas, pois, embora o autor não tenha utilizado 

diretamente o termo Ecopedagogia em seus escritos, sua obra oferece fundamentos que 

dialogam fortemente com seus objetivos e princípios (Dickmann, 2022a). Pois, o 

interesse Freire pelo meio ambiente e pela construção de uma pedagogia comprometida 

com a vida cotidiana em harmonia está presente em sua defesa de uma prática educativa 

crítica e transformadora (Gadotti, 2000; 2009). 

Portanto, podemos afirmar que entre os principais referenciais da Ecopedagogia 

estão as obras de Freire (1996; 2002; 2014), cuja pedagogia crítica fundamenta a 

compreensão da educação como prática política e dialógica, são elementos que 

convergem diretamente com os pressupostos ecopedagógicos. Como observa Gadotti 

(2000), a Ecopedagogia não constitui uma ruptura com a pedagogia freiriana, mas sua 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

6 



 

ampliação no sentido da cidadania planetária, articulando emancipação social e 

responsabilidade ambiental. Destarte, os princípios da Ecopedagogia se enraízam em 

uma tradição crítica, que amplia seu escopo ao integrar a dimensão ecológica como 

constitutiva do processo educativo. 

Desta forma, é importante frisar que para autores como Greg Misiazek (2020) a 

Ecopedagogia não é apenas uma aplicação dos conceitos de Freire à questão ambiental, 

mas na verdade, uma radicalização e uma extensão necessária de sua pedagogia crítica.  

Sendo a opressão humana e a exploração da natureza processos interconectados, ambos 

sustentados pelas mesmas estruturas de poder (capitalistas, colonialistas, patriarcais). 

Portanto, uma educação verdadeiramente libertadora, nos moldes freirianos, deve, 

obrigatoriamente, incluir a libertação socioambiental. 

Misiazek (2020) posiciona Freire não como uma mera influência, mas como o 

alicerce epistemológico e político sem o qual a Ecopedagogia poderia se tornar apenas 

mais uma educação ambiental “verde” e despolitizada. Nessa senda, destacam-se 

também as contribuições de Gutiérrez e Prado (2013), que concebem a Ecopedagogia 

como um projeto ético-político orientado para a transformação social a partir da crise 

civilizatória capitalista. Para os autores, a educação não pode ser reduzida à transmissão 

de informações sobre o meio ambiente, mas deve assumir a tarefa de problematizar as 

condições estruturais que produzem desigualdades e degradação ecológica.  

Tais perspectivas ampliam a compreensão da educação ambiental ao vinculá-la 

às dimensões culturais, econômicas e políticas, configurando a Ecopedagogia como 

prática formativa que busca intervir nos processos sociais, em diálogo com as 

comunidades e suas realidades específicas. Nesse sentido, a Ecopedagogia apresenta-se 

desde sua origem como uma pedagogia crítica de caráter latino-americano, ancorada na 

ideia de cidadania planetária e orientada para contestar à crise civilizatória marcada pela 

degradação socioambiental (Dickmann, 2022a).  

O conceito de “cidadania planetária” é central na Ecopedagogia. Misiazek 

(2020) o define criticamente, afirmando que não se trata de uma cidadania universal e 

abstrata, mas sim do reconhecimento de que nossas ações locais têm consequências 

globais e de que estamos todos interconectados em uma teia de justiça e injustiça 

socioambiental. Envolve uma ética do cuidado estendida não apenas aos humanos, mas 

a todos os seres vivos e aos ecossistemas, o que ele chama de profundamente enraizada 

na justiça (Misiazek, 2020). 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

7 



 

 Ao longo de seus 30 anos, a Ecopedagogia consolidou-se como campo de 

investigação e prática pedagógica, ao mesmo tempo em que se reinventou diante dos 

novos desafios do século XXI. Esta trajetória demonstra que ela não deve ser entendida 

como ruptura em relação à educação ambiental, mas como um de seus desdobramentos 

mais críticos. Conforme observa Gadotti (2009), a Ecopedagogia incorpora a educação 

ambiental como pressuposto básico e, ao mesmo tempo, oferece estratégias para sua 

concretização e ampliação. 

Dickmann (2022b) enfatiza que a Ecopedagogia é também um movimento em 

constante reinvenção, e que após um período de menor visibilidade, atualmente, o 

movimento vem ganhando protagonismo e maior espaço nos debates envolvendo as 

questões socioambientais, exigindo novos deslocamentos metodológicos em direção a 

inéditos viáveis e à construção de novos horizontes epistemológicos.  Essa reinvenção 

significa um aprofundamento e atualização dos princípios originais em diálogo com 

questões da pós-modernidade, como a colonialidade do saber, a precarização do 

trabalho, a crítica ao patriarcado e as novas formas de exploração da natureza. 

Já que na contemporaneidade, a Ecopedagogia vem sendo ressignificada tanto 

em relação ao seu vínculo com a dimensão “eco” quanto à própria compreensão do que 

significa pedagogia. Tal ressignificação implica em modificar as leituras restritas da 

perspectiva ecológica e assumir o sentido originário do termo grego oikos, que remete à 

ideia de casa comum, compreendida como sinônimo do planeta Terra (Dickmann, 

2022a). Nesse horizonte, a Ecopedagogia pode ser entendida como um paradigma 

emergente que articula a totalidade da vida planetária, concebendo a educação não 

apenas como transmissão de conhecimentos, mas como processo ético-político de 

formação de sujeitos implicados com a preservação da Terra em sua integralidade e 

interdependência (Prass et al., 2023; Nobre et al., 2023). 

Esse alargamento conceitual é evidenciado nas formulações de Gutiérrez e Prado 

(2013), para quem a pedagogia da cidadania ambiental da era planetária ultrapassa os 

limites da educação tradicional, centrada na lógica da competição e da acumulação, 

orientada pela produção ilimitada de riqueza em detrimento dos limites da natureza. Ao 

enfatizarem a noção de planetariedade, os autores defendem que a condição humana só 

pode ser compreendida enquanto reconhecemos nossa constituição intrínseca com a 

Terra, concebida como um ser vivo que exige relações dinâmicas, interdependentes e 

sinérgicas.  
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

8 



 

Dessa forma, a Ecopedagogia permanece fiel à sua matriz freiriana e 

latino-americana, ao mesmo tempo em que se projeta como uma pedagogia em 

constante reconstrução, capaz de buscar novas formas de responder às mudanças sociais 

e ambientais do presente,  reconhecendo, assim, que as novas fronteiras dialógicas entre 

Ecopedagogia e Educação Ambiental se esbarram, dialogam e cooperam mutuamente, 

constituindo uma pedagogia que articula criticidade, amorosidade e compromisso ético 

com a vida planetária (Dickmann, 2022a). 

Para Greg Misiazek (2020), a Ecopedagogia é a pedagogia freiriana levada à sua 

consequência lógica final no Antropoceno. É um movimento educacional que questiona 

o poder e as estruturas que causam a crise; envolve a comunidade na construção de 

conhecimentos a partir das relações dialógicas; é problematizadora, ao ir além dos 

sintomas para investigar as causas dos problemas socioambientais; e é centrada na 

justiça, não separando justiça social e ambiental.   

Apesar da Ecopedagogia assumir-se “como nova cosmovisão crítica diante da 

crise socioambiental, atual e se constitui como um como movimento global e 

colaborativo em defesa da vida” e da construção de uma mentalidade que repense 

profundamente as relações entre humanidade e mundo, seus avanços conceituais e sua 

crescente inserção nas práticas educativas ainda enfrentam limites quando confrontados 

com os desafios de um mundo marcado pela complexidade (Prass et al., 2023, p. 61).   

Nesse horizonte, destaca-se o potencial norteador da abordagem ecopedagógica 

para produção de uma ecologia profunda e sustentável. Que contribui para a formação 

de sujeitos críticos e reflexivos, capazes de compreender suas responsabilidades na 

preservação da vida planetária. Tais perspectivas, constituem alguns dos princípios 

basilares da Ecopedagogia, ao incentivar experiências sensíveis de contato e 

pertencimento com a natureza, contribui para consolidar uma consciência planetária, 

entendida como dimensão ética, política e cultural indispensável às práticas educativas 

do século XXI (Gutiérrez; Prado, 2013; Nobre et al., 2023).  

Conforme Romão (2021) aponta em seus estudos, em muitos contextos, a 

educação ambiental e a própria Ecopedagogia são reduzidas a programas de 

sensibilização ou a práticas pontuais, sem questionar as estruturas socioeconômicas que 

sustentam a crise civilizatória. Esse esvaziamento crítico compromete a potência 

transformadora da proposta ecopedagógica, sobretudo quando permanece restrita a 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

9 



 

conteúdos disciplinares sem sentido ou a atividades extracurriculares isoladas (Nobre et 

al., 2023). 

Nesse cenário de emergência climática, a educação tradicional frequentemente 

reproduz visões reducionistas, antropocêntricas e dissociadas das dinâmicas 

ecossistêmicas, tornando-se incapaz de contrapor a crises como mudanças climáticas, 

perda de biodiversidade, qualidade do ar e da água, bem como as injustiças ambientais.  

Desse modo, a teoria da complexidade de Edgar Morin (2005) fornece aportes 

relevantes para enfrentar tais limites, uma vez que propõe uma racionalidade capaz de 

acolher contradições, incertezas e interdependências. Suas teorias insistem na 

necessidade que as instituições eduquem para a compreensão do mundo como rede de 

inter-relações (Morin, 2005; 2022).  

Essa perspectiva converge com a atual pós-modernidade, que carece de 

ferramentas para lidar com sistemas dinâmicos, enquanto a Complexidade oferece bases 

para uma ecologia de saberes, ao valorizar a pluralidade epistemológica (Morin; Díaz, 

2016). Assim, essa ecologia amplia a compreensão dos fenômenos complexos e fornece 

ferramentas para enfrentar problemas como a crise climática e as injustiças ambientais, 

que não podem ser analisadas exclusivamente a partir de parâmetros técnicos ou 

disciplinares, pois com a Ecopedagogia pode-se repensar processos educativos que 

dialoguem com diferentes racionalidades e práticas culturais, sobretudo as que emergem 

das comunidades mais afetadas pelas crises socioambientais (Guerra, 2019).  

Do mesmo modo, a Ecopedagogia deve avançar para além da crítica, 

construindo metodologias que operem em contextos de imprevisibilidade, tornando-se 

efetivamente uma pedagogia complexa. Nesse sentido, seu maior desafio 

contemporâneo consiste em articular criticidade e prática transformadora com uma 

epistemologia aberta, transdisciplinar e comprometida com a vida planetária.  

PRINCÍPIOS DA TEORIA DA COMPLEXIDADE E APLICAÇÕES 

EDUCACIONAIS: A crítica ao paradigma linear dominante 

Compreender a proposta do pensamento complexo exige, em primeiro lugar, 

reconhecer a presença de um modo de pensar que historicamente se consolidou como 

dominante: o paradigma linear. Para Morin (2002; 2005), um paradigma é um conjunto 

de noções e princípios fundamentais que, de forma muitas vezes implícita, orienta a 

produção do conhecimento. No caso da racionalidade do paradigma 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

10 



 

cartesiano-newtoniano, a organização do universo é buscada pela redução da 

diversidade a uma lei ou princípio único, eliminando a incerteza e a desordem como se 

fossem obstáculos ao conhecimento.  

Dessa forma, Morin (2005, p. 59) explica que “nessa vontade de simplificação, o 

conhecimento científico tinha por missão desvelar a simplicidade escondida por trás da 

aparente multiplicidade e da aparente desordem dos fenômenos”. Essa lógica 

dominante, ao privilegiar a unidade e a ordem, acaba por obscurecer a pluralidade e a 

interdependência, pois fragmenta o que está intrinsecamente ligado e uniformiza aquilo 

que é diverso. 

Por isso, a emergência da Teoria da Complexidade, formulada por Edgar Morin 

(2005) a partir da década de 1970, representa uma das críticas mais consistentes ao 

modelo clássico de conhecimento, que ao privilegiar a separação e a simplificação, 

gerou uma “cegueira paradigmática”, isto é, a incapacidade de perceber a 

interdependência e a multidimensionalidade dos fenômenos. Essa fragmentação do 

saber, ao mesmo tempo em que possibilitou avanços técnicos notáveis, mostrou-se 

insuficiente para compreender problemas globais e interconectados, como, por exemplo, 

a crise capitalista, ecológica, as desigualdades sociais e os riscos civilizatórios 

(Misiazek, 2020). 

O pensamento complexo não se opõe à simplicidade, mas ao simplismo, Morin 

(2002) argumenta que a complexidade não elimina a ordem, mas reconhece sua 

inseparabilidade da desordem, do acaso e da incerteza. Trata-se de uma epistemologia 

que não reduz a realidade a uma única lógica explicativa, mas busca articular dimensões 

diversas, aparentemente contraditórias, em uma visão mais rica e eclética. Essa 

perspectiva abre novas possibilidades de análise em diferentes campos, da biologia às 

ciências sociais, oferecendo uma visão capaz de acolher a diversidade e as imprecisões 

inerentes à vida (Santos; Araújo, 2024). 

A proposta do autor culmina na noção de reforma do pensamento, entendida 

como condição para enfrentar os desafios contemporâneos. Tal reforma implica romper 

com os limites disciplinares e propor uma reorganização do conhecimento que favoreça 

a contextualização e a articulação entre diferentes saberes (Morin, 2002). Nesse 

horizonte, o pensamento complexo apresenta-se como esforço de superação da lógica 

fragmentadora, defendendo uma racionalidade integradora que reconhece a 

interdependência entre ciência, cultura e sociedade (Santos; Araújo, 2024). Assim, mais 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

11 



 

do que um conceito teórico, a complexidade constitui um paradigma epistemológico 

que busca ressignificar o próprio modo de produzir e utilizar o conhecimento (Morin, 

2002; 2005; 2011). 

Entre as contribuições centrais da Teoria da Complexidade estão alguns dos 

princípios formulados por Morin, que permitem compreender a realidade como 

processo dinâmico e interconectado (Leff, 2010). O princípio dialógico, por exemplo, 

rompe com a lógica excludente do “ou/ou” e propõe a coexistência de elementos 

antagônicos. Para Morin (2002; 2005; 2022), ordem e desordem, razão e emoção, 

indivíduo e sociedade não devem ser vistos como opostos irreconciliáveis, mas como 

dimensões complementares e tensionadas de um mesmo processo. Esse princípio 

evidencia que a contradição não deve ser eliminada, mas integrada como parte 

constitutiva da realidade. 

Já no segundo princípio moriniano, observa-se o fenômeno da recursividade, 

que aponta para a circularidade das relações entre causa e efeito. Diferentemente da 

linearidade determinista, a recursividade reconhece que os efeitos retroagem sobre os 

processos que os geraram, modificando-os continuamente (Oliveira; Ferreira, 2017). 

Assim, o sujeito não é apenas produto do meio social, mas também produtor de 

mudanças nesse mesmo meio, em uma dinâmica permanente de (co)formação. Essa 

concepção recursiva tem forte impacto nas ciências humanas e na educação, pois 

evidencia que a aprendizagem não é apenas resultado de transmissão de conteúdos, mas 

processo interativo e autotransformador contínuo (Duarte; Junqueira, 2022). 

O terceiro princípio destacado é o hologramático, segundo o qual a parte contém 

o todo e o todo está presente em cada parte. Esse princípio, inspirado em metáforas 

biológicas e físicas, indica que o ser humano carrega em si a marca da sociedade e da 

espécie, concomitantemente, em que a sociedade e a espécie se constituem pelas 

singularidades dos indivíduos (Morin, 2002; Morin; Díaz, 2016).  

Tal concepção desafia as perspectivas hegemônicas que separam indivíduo e 

coletividade, ou natureza e cultura, mostrando que na verdade estão interligados em 

uma relação de copertencimento. No campo educativo, esse princípio sugere que cada 

prática pedagógica local reflete, de algum modo, valores, contradições e possibilidades 

de transformação em escala planetária. Um dos aportes mais originais do pensamento 

complexo está em reconhecer a incerteza como dimensão constitutiva do real (Duarte; 

Junqueira, 2022). 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

12 



 

Para Duarte e Junqueira (2022), a modernidade científica construiu-se sobre a 

ilusão de previsibilidade absoluta, buscando eliminar o acaso e o erro dos sistemas de 

conhecimento. No entanto, as dinâmicas vivas e sociais são marcadas por instabilidades, 

bifurcações e imprevisibilidades que escapam a modelos deterministas (Oliveira; 

Ferreira, 2017). A crise socioambiental contemporânea confirma essa limitação: eventos 

climáticos extremos, pandemias ou desastres ecológicos revelam a vulnerabilidade dos 

sistemas humanos e a necessidade de um pensamento capaz de lidar com as 

inseguranças em vez de negá-las (Leff, 2010). 

Esse reconhecimento dos desafios contemporâneos, também aproxima a Teoria 

da Complexidade da proposta de Boaventura de Sousa Santos (2007), ao defender uma 

ecologia de saberes. Para o autor, a monocultura do saber científico deve ser criticada 

por meio do diálogo com conhecimentos diversos, provenientes de práticas sociais, 

tradições culturais e cosmovisões historicamente marginalizadas. Nesse horizonte, 

interessa-nos compreender como se dá a legitimação do conhecimento sob um novo 

paradigma que tensiona o rigor instaurado pela ciência moderna.  

Como explica Santos (2007, p. 3), trata-se de realizar uma constante “ruptura 

desse conhecimento face a um outro conhecimento e que, portanto, nós vamos de 

ruptura em ruptura em busca de novas epistemologias e de novos conhecimentos”. Essa 

reflexão evidencia que a superação da racionalidade única não significa a negação da 

ciência, mas a abertura a outras formas dialógicas de saberes capazes de enriquecer o 

debate e ampliar as possibilidades de compreensão da realidade (Santos; Araújo, 2024) 

Essa perspectiva sugere que as rupturas não ocorrem de maneira radical, mas 

implicam revisões contínuas que permitem reconhecer o valor do conhecimento 

científico clássico sem, contudo, mantê-lo na posição de hegemonia absoluta (Morin; 

Díaz, 2016). Trata-se de abrir-se a outros modos de saber, compreendendo tanto as 

possibilidades quanto os limites da ciência.  

O paradigma da racionalidade, ao privilegiar o imediatismo e a eficiência 

instrumental, tem contribuído para a intensificação da crise socioambiental, uma vez 

que reduz a complexidade das relações entre sociedade e natureza a parâmetros de 

controle, previsibilidade e exploração. Conforme aponta Santos (2007), instituiu-se um 

modelo de racionalidade que, ao se pretender universal e neutro, invisibilizou saberes 

plurais e modos alternativos de compreender o mundo, limitando-se a um horizonte 

técnico e segmentado. Nessa mesma direção, os estudos de Enrique Leff (2010) 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

13 



 

destacam que tal racionalidade, centrada na lógica econômica e produtivista, 

desconsidera as múltiplas dimensões da vida e do meio ambiente, conduzindo a uma 

crise civilizatória.  

Para Morin e Díaz (2016), a educação é o espaço privilegiado da reforma do 

pensamento, pois é nela que se estruturam as bases cognitivas e culturais dos sujeitos. 

Entretanto, as instituições escolares têm reproduzido uma lógica simplificadora, 

marcada pela divisão rígida das disciplinas e pela separação entre teoria e prática. Essa 

organização curricular, ao isolar saberes, contribui para a incapacidade de compreender 

a interdependência dos problemas contemporâneos, perpetuando a cegueira 

paradigmática que a complexidade busca superar (Morin, 2022), o que implica, 

portanto, uma profunda (re)configuração pedagógica que não se limite à adição de 

novos planos de estudos, mas que promova uma nova racionalidade educativa.  

Os estudos de Dutra, Camargo e Souza (2021) também reafirmam a pedagogia 

freiriana como uma epistemologia da educação que se colocar em diálogo com os 

contextos sociais e com os temas que emergem das contradições vividas pelas 

comunidades. Essa concepção aproxima-se da complexidade moriniana, pois entende 

que o conhecimento é situado, relacional e atravessado por dimensões históricas, 

culturais e ecológicas, e não um sistema neutro ou universalizante  

Nessa direção, a articulação entre Morin se torna particularmente fecunda com 

Freire (1996; 2014), que já havia destacado que a prática educativa é uma forma de 

intervenção no mundo, sempre orientada por esperança no futuro, intencionalidades 

éticas e políticas no presente. A teoria da complexidade radicaliza esse pressuposto ao 

demonstrar que o conhecimento é também autoeco-organizador, produzindo influências 

e mudanças nos sujeitos e nas sociedades que o elaboram (Morin; Díaz, 2016). Assim, a 

educação inspirada no pensamento complexo deve formar indivíduos capazes de 

contextualizar, globalizar e enfrentar múltiplos desafios, orientando-se não apenas para 

o acúmulo de informações, mas para a construção de uma cidadania planetária crítica e 

implicada (Silva, 2007). 

Embora as teorias morinianas tenham alcançado ampla difusão no campo 

acadêmico e educacional, sua apropriação nem sempre tem sido acompanhada de 

profundidade conceitual. Morin (2011; 2022) alerta que muitos usos da ideia de 

complexidade permanecem superficiais, limitando-se a um discurso de moda ou a uma 

retórica de inovação, sem promover a efetiva transformação dos modos de pensar e de 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

14 



 

organizar o conhecimento. Morin e Díaz (2016) destacam a necessidade de preservar o 

rigor epistemológico da proposta, evitando que seja diluída em práticas fragmentadas ou 

meramente adaptativas. 

Em síntese, a teoria moriniana constitui-se como paradigma que busca reformar 

o pensamento. Seus princípios, dialógico, recursivo e hologramático, fornecem 

ferramentas para repensar as práticas educativas, articulando conhecimentos e 

promovendo uma visão integrada da vida em todos os seus aspectos. Ao reivindicar a 

necessidade de contextualizar e globalizar o conhecimento, Morin (2005; 2011; 2022), 

projeta a educação como espaço de construção de uma consciência planetária. Essa 

perspectiva abre caminho para o diálogo com a Ecopedagogia, enquanto ambas 

compartilham o compromisso de enfrentar as emergências socioambientais e de 

promover uma formação ética, crítica e transformadora. 

INTERFACES E SINERGIAS ENTRE A ECOPEDAGOGIA E 

COMPLEXIDADE MORINIANA 

A crise socioambiental manifesta-se de forma multidimensional, articulando 

questões climáticas, econômicas, políticas e culturais. As mudanças climáticas, em 

particular, constituem um fenômeno global que não pode ser compreendido apenas por 

uma disciplina ou campo de saber isolado. Como observa Morin (2005), os problemas 

do presente escapam a leituras simplificadoras e requerem uma abordagem que 

considere simultaneamente interdependências locais e planetárias. Nesse sentido, a 

educação que se propõe a enfrentar tais desafios precisa assumir a complexidade como 

fundamento epistemológico, reconhecendo que a realidade não se organiza em partes 

desconexas, mas em redes dinâmicas de relações. 

Essa perspectiva converge com a Ecopedagogia, que desde sua origem se propõe 

a formar sujeitos conscientes da interdependência entre sociedade e natureza. Para 

Gadotti (2000), a cidadania planetária implica enfrentar dicotomias herdadas da 

modernidade, como humano em comparação ao ambiente, razão em relação à emoção, 

ciência versus ética, e adotar uma visão integrada da vida. Essa concepção encontra 

ressonância nos princípios da complexidade moriniana, segundo os quais a contradição 

e a circularidade são dimensões constitutivas do conhecimento. Assim, a articulação 

entre Ecopedagogia e Complexidade revela-se como resposta teórico-metodológica 

necessária diante da urgência climática e da gravidade da crise civilizatória. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

15 



 

No campo da educação, há espaços para a produção de novos princípios que 

implicam construir práticas pedagógicas abertas à transdisciplinaridade e ao diálogo 

entre diferentes racionalidades. Como, por exemplo, a Ecopedagogia, que conforme 

aponta Prass et al. (2023), quando articulada ao pensamento complexo, pode constituir 

metodologias capazes de acolher cenários imprevisíveis e de formar sujeitos preparados 

para agir diante de situações emergenciais. Assim, a incerteza, longe de ser um 

obstáculo, converte-se em oportunidade pedagógica: ela desafia a construção de 

aprendizagens mais críticas, criativas e colaborativas, capazes de enfrentar os dilemas 

civilizatórios em escala local e planetária (Nobre et al., 2023). 

Ao adotar a complexidade como horizonte epistemológico, a educação 

ambiental crítica amplia sua potência formativa, passando a lidar com os problemas 

ambientais não apenas como questões técnicas, mas como fenômenos históricos e 

sociais. Romão (2021) lembra que a crise climática não pode ser enfrentada por 

estratégias que se limitem a conteúdos disciplinares ou campanhas pontuais de 

sensibilização. Ela exige uma educação que acolha a polivalência das questões 

ambientais, articulando ciência, ética e política. A Ecopedagogia, nesse quadro, aparece 

como proposta que, ao dialogar com o pensamento complexo, contribui para uma 

pedagogia crítica capaz de enfrentar as emergências socioambientais com profundidade 

e coerência. 

Assim, princípios como o dialógico, formulado por Morin (2005), oferece uma 

chave de leitura potente para a Ecopedagogia, enquanto reconhece a coexistência de 

elementos antagônicos na constituição da realidade. Ao invés de excluir as tensões, o 

pensamento dialógico pode ser uma perspectiva potente de fortalecer a Ecopedagogia, 

ao evidenciar que a crise socioambiental não pode ser compreendida sem considerar os 

conflitos sociais, econômicos e políticos que a atravessam. Assim, a educação ambiental 

crítica é chamada a assumir a complexidade dessas contradições como parte constitutiva 

de sua prática, formando sujeitos capazes de agir em contextos de disputas. 

Já o princípio da recursividade evidencia que os efeitos de um processo 

retroagem continuamente sobre suas próprias causas, gerando ciclos de transformação. 

Essa concepção encontra ressonância direta na Ecopedagogia, que entende o ato 

educativo como prática social capaz de modificar não apenas os aprendizes, mas 

também o contexto em que eles estão inseridos. A educação, portanto, não é a simples 

transmissão de informações, mas dinâmica de autoecoformação em que sujeitos e 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

16 



 

comunidades se (re)constroem mutuamente (Morin, 2005; 2022). Essa visão recursiva 

reforça a noção freiriana de educação como prática de liberdade, mas a amplia ao situar 

os processos de aprendizagem em uma rede planetária de interdependências. 

Este processo autoeco-organizador, no qual sujeito, comunidade e planeta se 

constituem mutuamente foi formulado por Morin (2005) para designar sistemas que 

produzem a si em interação constante com o meio, ideia que encontra ressonância nas 

práticas ecopedagógicas. Nessa perspectiva, a formação humana não é linear nem 

externa ao ambiente, mas um movimento de (co)formação, em que os aprendizes se 

transformam ao mesmo tempo em que transformam o mundo. Essa compreensão amplia 

a concepção de educação em diálogo com uma ética planetária voltada à preservação da 

vida (Gutiérrez; Prado, 2013; Romão, 2021) 

Por fim, o princípio hologramático, segundo o qual o todo está presente em cada 

parte e cada parte contém o todo, oferece à Ecopedagogia uma base teórica para 

articular o local e o global. Cada ação pedagógica situada, como a que ocorre em uma 

escola ou comunidade específica, carrega em si os dilemas e as possibilidades do 

mundo contemporâneo (Trawitzki; Rink, 2017). Inversamente, os desafios planetários, 

como as mudanças climáticas, manifestam-se nas realidades locais sob formas 

específicas de vulnerabilidade e resistência. Assim, a Ecopedagogia, iluminada por esse 

princípio, reconhece que as práticas educativas mais concretas e cotidianas são também 

expressão da cidadania planetária e espaços privilegiados de (re)configuração social 

(Morin, 2002). 

Outro elemento fundamental é a incorporação da incerteza como categoria 

pedagógica. Se, por um lado, a educação tradicional busca reduzir a aprendizagem a 

trajetórias previsíveis e controláveis, a Ecopedagogia se inspirada no pensamento 

complexo pode assumir que o imprevisto e a instabilidade fazem parte do processo 

educativo, pois lidar com a incerteza é condição para a construção de metodologias que 

respondam a contextos emergenciais, como enchentes, secas e deslocamentos 

populacionais, cada vez mais frequentes em função das mudanças climáticas. Ao invés 

de temer a instabilidade, a práxis ecopedagógica complexa torna-se uma oportunidade 

de criação e reinvenção pedagógica. 

Essa perspectiva se articula ainda com a ética do cuidado e com a busca pela 

justiça socioambiental. Boff (2002) já havia destacado que o cuidado constitui um 

princípio ontológico fundamental, sem o qual não há possibilidade de vida sustentável. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

17 



 

A Ecopedagogia, ao integrar essa dimensão ética com a noção de cidadania planetária, 

converge com a complexidade moriniana ao reconhecer que a sustentabilidade não é 

apenas técnica, mas também política, cultural e espiritual. Nesse horizonte, a práxis 

ecopedagógica não se limita a transmitir conteúdos ambientais, mas promove a 

formação de sujeitos solidários, críticos e comprometidos com a defesa da vida em sua 

diversidade (Gutiérrez; Prado, 2013). 

A articulação entre Ecopedagogia e Teoria da Complexidade oferece 

ferramentas conceituais e metodológicas para enfrentar os desafios às emergências 

socioambientais que marcam a contemporaneidade. Dutra, Camargo e Souza (2021) 

demonstram que, assim como nos círculos de cultura freirianos, a educação ambiental 

crítica deve partir dos contextos vividos, tornando temas geradores em oportunidades de 

problematização coletiva. Quando esse movimento é iluminado pelos princípios da 

complexidade, amplia-se a capacidade de compreender as múltiplas dimensões de 

fenômenos como enchentes, desmatamentos ou crises energéticas, articulando aspectos 

sociais, políticos, econômicos e ecológicos em uma perspectiva totalizante. 

FUNDAMENTOS E DESAFIOS DA ECOPEDAGOGIA EM DIÁLOGO COM A 

COMPLEXIDADE POR UMA PRÁXIS EDUCATIVA E TRANSFORMADORA 

A partir do arcabouço teórico até aqui delineado, torna-se possível propor alguns 

princípios orientadores de uma práxis educativa complexa e ecopedagógica, cuja 

finalidade é buscar responder às emergências socioambientais no Antropoceno. Tais 

princípios não devem ser entendidos como prescrições normativas, mas como caminhos 

heurísticos que se abrem no encontro entre a Ecopedagogia e a Teoria da Complexidade, 

orientando ações formativas, críticas, éticas e planetárias. 

O primeiro princípio aqui sugerido, a complexidade planetária, refere-se ao 

reconhecimento da multidimensionalidade dos fenômenos climáticos e sociais, o que 

implica considerar simultaneamente suas dimensões ecológicas, políticas, culturais, 

tecnológicas, epistemológicas e ético-valorativas. Essa concepção recusa visões de 

mundo simplistas que reduzem a crise educacional, ambiental, política, econômica e 

social a meros aspectos técnicos ou naturais, ressaltando a indissociabilidade entre as 

mudanças ambientais, sociais e individuais. Nesse sentido, a educação não pode tratar o 

planeta, o indivíduo e a sociedade como esferas isoladas, mas como dimensões 

profundas, entrelaçadas, complexas e afetivas de um mesmo processo humano e 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

18 



 

planetário (Gutiérrez; Prado, 2013). Tal perspectiva encontra ressonância no princípio 

dialógico de Morin (2005), que convida a integrar noções aparentemente contraditórias 

sem suprimi-las, reconhecendo que tensões e antagonismos fazem parte constitutiva da 

realidade. 

O segundo princípio, a ecoemancipação, concentra-se no caráter crítico, ético e 

político da formação libertadora. A inserção da (auto)crítica é fundamental para que os 

sujeitos possam compreender e avaliar as diversas propostas político-pedagógicas, 

desenvolvendo autonomia para criar alternativas e agir coletivamente. Esse princípio 

também destaca a necessidade de compreender as dimensões de poder presentes nas 

questões ambientais, de modo que os conflitos sociais, econômicos, políticos e 

ecológicos sejam enfrentados democraticamente por meio do diálogo, da participação 

cidadã e da busca por justiça ambiental. Aqui se evidencia o vínculo com o princípio 

recursivo (Morin, 2015), pois as ações transformam os sujeitos e, simultaneamente, os 

sujeitos transformam a sociedade, em um movimento circular de retroalimentação que 

mantém viva a dinâmica da práxis educativa assim como as defendidas pelas teorias 

freirianas. 

O terceiro princípio, aqui proposto, orienta-se para o reconhecimento do 

Princípio da pluriversalidade dos saberes e a valorização de outras epistemologias, com 

especial atenção ao contexto latino-americano e à colonialidade do saber, que ainda 

marca as instituições educativas. A Ecopedagogia, ao dialogar com cosmovisões 

indígenas, afro-diaspóricas e populares, permite ampliar o horizonte das práticas 

pedagógicas e construir uma verdadeira ecologia de saberes (Santos, 2007). Esse 

aspecto conecta-se ao princípio hologramático, segundo o qual cada parte carrega em si 

o todo e o todo se reflete em cada parte. Assim, cada saber, científico, popular ou 

ancestral, é portador de dimensões essenciais da vida planetária, conjuntamente, em que 

depende da articulação com outros conhecimentos para se tornar plenamente 

significativo. 

Por fim, um quarto princípio da docência ecoformadora, refere-se à formação 

docente, compreendida a partir da tríade indissociável entre ensino, pesquisa e extensão. 

Uma formação que articule conhecimentos científicos e didáticos ao compromisso 

ético-político, orientada por valores de solidariedade, responsabilidade e cuidado. Essa 

indissociabilidade permite que os docentes sejam, ao mesmo tempo, produtores e 

mediadores de conhecimento, formando sujeitos capazes de dialogar criticamente com 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

19 



 

as contradições do mundo contemporâneo (Duarte; Junqueira, 2022). Nesse horizonte, é 

possível reconhecer a presença transversal dos três princípios morinianos: o dialógico, 

que exige a integração de dimensões heterogêneas; o recursivo, que evidencia a 

retroalimentação entre docência e sociedade; e o hologramático, que revela como cada 

ação formativa, contém, em parte, o todo da vida social e planetária. 

Tais princípios se articulam com a concepção freiriana de que “a prática 

profissional do educador não é neutra”, pois é sempre carregada de intencionalidade, do 

mesmo modo que, o movimento ecológico também não pode ser reduzido a uma ação 

meramente técnica ou apolítica (Freire, 2002, p. 58). Já que o ato de ensinar, exige, 

inicialmente, “compreender que a educação é uma forma de intervenção no mundo”, o 

que reforça a estreita ligação entre o ato educativo e a formação de sujeitos capazes de 

intervir criticamente na realidade (Freire, 2002, p. 51), perspectiva essa que se aproxima 

das bases éticas e políticas da Ecopedagogia voltada à construção de uma sociedade 

democrática.  

Nesse movimento, a abertura ao diálogo interdisciplinar e intercultural se revela 

como condição essencial, conforme lembra Santos (2007), ao propor uma ecologia de 

saberes capaz de articular diferentes racionalidades sem subordinar umas às outras. 

Assim, a riqueza desta proposta está justamente em sua incompletude, que convoca a 

participação coletiva na tarefa de recriar e expandir seus horizontes. Por outro lado, é 

necessário reconhecer que tanto a abordagem ecopedagógica quanto a teoria da 

complexidade enfrentam importantes desafios.  

A implementação de uma verdadeira ecologia de saberes esbarra na 

colonialidade ainda presente nas instituições educacionais. Como afirmam Walsh e 

Mignolo (2023), descolonizar a educação vai além de incluir temas diversos; é 

questionar a própria matriz de poder que define o que é conhecimento válido, abrindo 

espaço para cosmovisões outras que oferecem respostas vitais para a crise planetária. 

Morin (2015) observa que todo novo paradigma enfrenta resistências, pois 

ameaça as estruturas de pensamento consolidadas e a “cegueira paradigmática” herdada 

da ciência clássica. De modo semelhante, Gadotti (2000) ressalta as dificuldades da 

Ecopedagogia em se afirmar diante de currículos rígidos e de políticas educacionais 

centradas em demandas imediatistas e utilitaristas. Soma-se a isso a crítica de Morin e 

Díaz (2016), que alertam para a persistência de epistemologias disciplinares que 

dificultam a implementação de propostas inter e transdisciplinares. Esses obstáculos não 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

20 



 

diminuem a relevância da Ecopedagogia e da Complexidade, mas reforçam a 

necessidade de compreendê-las como caminhos aberto e em permanente construção, 

cujas potencialidades emergem justamente na tensão entre teoria, prática e contexto 

histórico-social. 

As potencialidades entre a articulação da Ecopedagogia e Teoria da 

Complexidade enfrentam, pois, desafios significativos. Um deles diz respeito ao risco 

de apropriações superficiais, em que conceitos como “complexidade” e “cidadania 

planetária” são utilizados de forma retórica, sem efetiva implicação metodológica ou 

prática. Como observa Morin (2011; 2022), a complexidade exige uma reforma do 

pensamento que ultrapassa slogans ou prescrições didáticas, demandando profundas 

mudanças epistemológicas e institucionais. Sem esse rigor, a integração entre as duas 

abordagens pode se reduzir a um discurso idealizado, sem impacto concreto nas práticas 

educativas.  

Outro limite está relacionado às dificuldades estruturais da educação formal. A 

precarização do trabalho docente, péssimas infraestruturas, especialmente das escolas 

públicas, a organização curricular em disciplinas estanques e a lógica avaliativa 

dificultam a implementação de propostas pedagógicas complexas e ecopedagógicas. 

Morin e Díaz (2016) alertam que transformar princípios teóricos em práticas concretas 

exige estruturas, ferramentas e metodologias inovadoras, capazes de conciliar rigor 

científico com abertura à incerteza e ao diálogo intercultural.  

Mesmo diante desse potencial da Ecopedagogia à luz da Teoria da 

Complexidade, há tensões e lacunas entre as propostas e os marcos epistemológicos da 

que questionam a epistemologia unilateral, limitando a eficácia de modelos educativos 

emancipatórios, voltados para a promoção de uma pedagogia mais solidária, 

democrática e dialógica. E a existência desses desafios também evidenciam que a 

efetiva integração entre Ecopedagogia e Complexidade depende não apenas de esforços 

teóricos ou individuais, mas carece de condições políticas e institucionais que 

favoreçam e valorizem práticas de educação ambiental críticas e transdisciplinares. 

CONCLUSÃO  

O presente estudo reconhece que a crise civilizatória contemporânea, marcada 

pela emergência climática, pela degradação ambiental e por desigualdades sociais 

crescentes, coloca desafios inéditos à educação. Nesse cenário, a Ecopedagogia e a 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

21 



 

Teoria da Complexidade mostraram-se como perspectivas fecundas para tensionar o 

pensamento simplificador ainda dominante e propor modos de pensar e praticar a 

educação que considerem a vida em sua interdependência planetária. 

A análise evidenciou que a articulação entre a Ecopedagogia, com seu projeto de 

cidadania planetária e ética do cuidado, e a Teoria da Complexidade de Morin, com seu 

aparato epistemológico para lidar com a complexidade intrínseca dos fenômenos 

ambientais, pois, o incerto, constitui um arcabouço teórico potente para criticar e 

superar os modelos educacionais reducionistas. Os princípios propostos 

(multidimensionalidade, criticidade, ecologia de saberes e formação docente 

indissociável) emergem como diretrizes heurísticas para uma práxis educativa mais 

efetiva. Reconhece-se, contudo, que a materialização desse potencial esbarra em limites 

estruturais profundos, como a rigidez curricular e a cegueira paradigmática das 

instituições, desafios que não invalidam a proposta, mas que a colocam como um 

horizonte ético e político a ser perseguido por meio de lutas concretas.  

A aproximação entre essas duas vertentes permitiu propor quatro princípios 

orientadores de uma práxis educativa complexa e ecopedagógica. Eles remetem à 

necessidade de compreender a pluralidade dos problemas ambientais; de fortalecer uma 

educação crítica, ética e participativa; de reconhecer a centralidade da formação docente 

como eixo estruturante; e de valorizar a ação coletiva em diálogo com saberes diversos 

e com questões próprias do contexto latino-americano como a colonialidade do saber, a 

precarização do trabalho e a exploração da natureza.  

Esses princípios se apresentam como reflexões e sugestões potentes, que podem 

e devem ser constantemente (re)pensadas, ressignificadas e complementadas à luz das 

contribuições de pesquisadores e educadores engajados nessa empreitada 

ecopedagógica, que não pretende esgotar as possibilidades de uma educação complexa, 

mas apontar caminhos para experiências pedagógicas que formem sujeitos críticos e 

éticos, comprometidos com a construção de uma cidadania planetária.  

​ A integração entre Ecopedagogia e Teoria da Complexidade constitui um 

paradigma educativo promissor para enfrentar as emergências socioambientais do 

século XXI, capaz de orientar práticas críticas e planetárias, ainda que enfrente limites 

estruturais e epistemológicos. Reconhece-se que a integração entre as duas teorias 

enfrentam limites e desafios, como as resistências institucionais, a tendência a leituras 

superficiais e as barreiras impostas pela lógica disciplinar da educação escolar. No 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

22 



 

entanto, esses limites não anulam seu potencial transformador, ao contrário, reforçam a 

necessidade de compreendê-la como horizonte em construção, que convoca educadores 

e educandos a reinventarem coletivamente modos de habitar a Terra.  

REFERÊNCIAS  
 

BOFF, Leonardo. Saber cuidar: ética do humano – compaixão pela Terra. Petrópolis: 
Vozes, 2002. 
 
DICKMANN, Ivo. Questões da Ecopedagogia: patriarcado, modernidade e capitalismo. 
Revista Sergipana de Educação Ambiental, São Cristóvão, v. 9, n. 1, p. 1-16, 2022a. 
Disponível em: 
https://www.researchgate.net/publication/364037751_Reinventando_a_ecopedagogia_P
atriarcado_modernidade_e_capitalismo. Acesso em: 22 ago. 2025. 
 
DICKMANN, Ivo. 30 anos da ecopedagogia: breve ensaio sobre origem e reinvenção. 
RevistAleph, [s. l.], n. 39, 2022b. Disponível em: 
https://periodicos.uff.br/revistaleph/article/view/55892/33394. Acesso em: 22 ago. 
2025. 
 
DUARTE, Líslei Machado de Azambuja; JUNQUEIRA, Sonia Maria da Silva. 
Perspectiva dos paradigmas linear ao complexo na formação inicial de professores: uma 
análise da (BNC- Formação Inicial). Revista Cocar, [S. l.], v. 17, n. 35, 2022. 
Disponível em: https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/5372/2498. 
Acesso em: 22 ago. 2025. 
 
DUTRA, Thiago; CAMARGO, Tatiana Souza de; SOUZA, Diogo Onofre Gomes de. 
As relações teórico-metodológicas entre o pensamento de Paulo Freire e a educação 
ambiental crítica e transformadora: um olhar a partir dos temas geradores. Ambiente & 
Educação: Revista de Educação Ambiental, v. 26, n. 1, p. 603-632, 2021. Disponível 
em: https://periodicos.furg.br/ambeduc/article/view/11760/9072. Acesso em: 22 ago. 
2025. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 25. 
ed. São Paulo: Paz e Terra, 2002. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança. São Paulo: Paz e Terra, 2014. 
 
GADOTTI, Moacir. Pedagogia da Terra. São Paulo: Peirópolis, 2000. 
 
GADOTTI, Moacir. Educação para a sustentabilidade: um novo paradigma da 
educação. São Paulo: Instituto Paulo Freire, 2009. 
 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

23 

https://www.researchgate.net/publication/364037751_Reinventando_a_ecopedagogia_Patriarcado_modernidade_e_capitalismo
https://www.researchgate.net/publication/364037751_Reinventando_a_ecopedagogia_Patriarcado_modernidade_e_capitalismo
https://periodicos.uff.br/revistaleph/article/view/55892/33394
https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/5372/2498
https://periodicos.furg.br/ambeduc/article/view/11760/9072


 

GRUNDMANN, Reiner. Climate change and knowledge politics. Environmental 
Politics, v. 16, n. 3, p. 414-432, 2007. Disponível em: 
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09644010701251656. Acesso em: 22 
ago. 2025. 
 
GUERRA, Fábio Soares. Ecopedagogia: contribuições para práticas pedagógicas em 
educação ambiental. Ambiente & Educação: Revista de Educação Ambiental, [s. l.], v. 
24, n. 1, p. 235-256, 2019. Disponível em: 
https://periodicos.furg.br/ambeduc/article/view/8027/5850. Acesso em: 22 ago. 2025. 
 
GUTIÉRREZ, Francisco; PRADO, Cruz. Ecopedagogia e cidadania planetária. São 
Paulo: Cortez, 2013. 
 
LAKATOS, Eva Maria; MARCONI, Marina de Andrade. Fundamentos de 
metodologia científica. 5. ed. São Paulo: Atlas, 2003. 
 
LEFF, Enrique. A complexidade ambiental. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2010. 
 
MISIAZEK, Greg William. Ecopedagogy and citizenship in the age of globalisation: 
essential connections between environmental and social justice. New York: Routledge, 
2020. 
 
MORIN, Edgar. A cabeça bem-feita: repensar a reforma, reformar o pensamento. 9. ed. 
Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. 
 
MORIN, Edgar. Introdução ao pensamento complexo. 5. ed. Porto Alegre: Sulina, 
2005. 
 
MORIN, Edgar. Os sete saberes necessários à educação do futuro. 2. ed. São Paulo: 
Cortez; UNESCO, 2011. 
 
MORIN, Edgar. Complexidade e educação: os sete saberes e outros ensaios. São 
Paulo: Cortez, 2022. 
 
MORIN, Edgar; DÍAZ, Carlos Jesús Delgado. Reinventar a educação: abrir caminhos 
para a metamorfose da humanidade. São Paulo: Palas Athena, 2016. 
 
NOBRE, Suelen Bomfim; SILVA, Franciele Schilling; SILVA, Priscila Maria Souza; 
ZUCCHETTI, Dinora Tereza. A ecopedagogia como difusora de práticas educativas em 
torno das questões de gênero e diversidade cultural. Revista Conhecimento Online, [S. 
l.], v. 2, p. 78–94, 2023. Disponível em: 
https://periodicos.feevale.br/seer/index.php/revistaconhecimentoonline/article/view/340
3/3231. Acesso em: 22 ago. 2025. 
 
OLIVEIRA, José Carlos de; FERREIRA, Matheus Henrique da Mota. Criando 
pensamentos sobre o viver com Edgar Morin. Revista Scientiarum Historia, [s. l.], v. 
1, n. 1, p. 8, 5 nov. 2017. Disponível em: 
https://revistas.hcte.ufrj.br/index.php/RevistaSH/article/view/160/131. Acesso em: 22 
ago. 2025. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

24 

https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09644010701251656
https://periodicos.furg.br/ambeduc/article/view/8027/5850
https://periodicos.feevale.br/seer/index.php/revistaconhecimentoonline/article/view/3403/3231
https://periodicos.feevale.br/seer/index.php/revistaconhecimentoonline/article/view/3403/3231


 

PRASS, Andressa Amaro; ZUCCHETTI, Dinora Tereza; WIRTH, Júlia; NOBRE, 
Suelen Bomfim. Ecopedagogia na contemporaneidade: caminhos percorridos e 
perspectivas para fomentar a cultura da sustentabilidade. Revista Científica ANAP 
Brasil, São Paulo, Brasil, v. 16, n. 37, 2023. Disponível em: 
https://publicacoes.amigosdanatureza.org.br/index.php/anap_brasil/pt_BR/article/view/3
689/3584. Acesso em: 22 ago. 2025. 
 
ROMÃO, Roberta de Araújo. Educação ambiental e a ecopedagogia: desafios da 
prática docente. 2021. 153f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Nove 
de Julho – Uninove, São Paulo, 2021. Disponível em: 
https://bibliotecatede.uninove.br/bitstream/tede/2957/2/Roberta%20Ara%c3%bajo%20
Rom%c3%a3o.pdf. Acesso em: 22 ago. 2025. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. A gramática do tempo: para uma nova cultura 
política. São Paulo: Cortez, 2007. 
 
SANTOS, Alíson Wagner dos; ARAÚJO, Adelmo Fernandes de. Explorando a 
complexidade: a influência de Morin nas pesquisas em educação ambiental. Diversitas 
Journal, Santana do Ipanema, v. 9, n. 2, p. 786-797, 2024. Disponível em: 
https://diversitasjournal.com.br/diversitas_journal/article/download/2948/2572/20624.  
Acesso em: 22 ago. 2025. 
 
SEVERINO, Antônio Joaquim. Metodologia do trabalho científico. 24. ed. rev. e 
atual. São Paulo: Cortez, 2016. 
 
SILVA, Ana Tereza Reis da. O campo epistemológico da Educação Ambiental: o 
dualismo homem/natureza e o paradigma da complexidade. 2007. 301 f. Tese 
(Doutorado em Meio Ambiente e Desenvolvimento), Universidade Federal do Paraná – 
UFPR, Curitiba, 2007. Disponível em: 
https://acervodigital.ufpr.br/xmlui/bitstream/handle/1884/12357/TESE.PDF.pdf?sequen
ce=1&isAllowed=y. Acesso em: 22 ago. 2025. 
 
TRAWITZKI, Henrique; RINK, Juliana. A ecopedagogia na produção acadêmica 
nacional em educação ambiental: uma análise de dissertações e teses (1981-2012). 
EPEA – ENCONTRO PESQUISA EM EDUCAÇÃO AMBIENTAL, 9., 2017, Juiz de 
Fora. Anais [...]. Juiz de Fora: Universidade Federal de Juiz de Fora, 2017. p. 1-13. 
Disponível em: http://epea.tmp.br/epea2017_anais/pdfs/plenary/0200.pdf. Acesso em: 
22 ago. 2025. 
 
UNESCO. Educação para o desenvolvimento sustentável: um roteiro. Brasília: 
UNESCO, 2021. Disponível em: https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000378650. 
Acesso em: 22 ago. 2025. 
 
UNESCO. What you need to know about education for sustainable development. 
Paris: UNESCO, 2024. Disponível em: 
https://www.unesco.org/en/sustainable-development/education/need-know. Acesso em: 
22 ago. 2025. 
 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

25 

https://publicacoes.amigosdanatureza.org.br/index.php/anap_brasil/pt_BR/article/view/3689/3584
https://publicacoes.amigosdanatureza.org.br/index.php/anap_brasil/pt_BR/article/view/3689/3584
https://bibliotecatede.uninove.br/bitstream/tede/2957/2/Roberta%20Ara%c3%bajo%20Rom%c3%a3o.pdf
https://bibliotecatede.uninove.br/bitstream/tede/2957/2/Roberta%20Ara%c3%bajo%20Rom%c3%a3o.pdf
https://diversitasjournal.com.br/diversitas_journal/article/download/2948/2572/20624
https://acervodigital.ufpr.br/xmlui/bitstream/handle/1884/12357/TESE.PDF.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acervodigital.ufpr.br/xmlui/bitstream/handle/1884/12357/TESE.PDF.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://epea.tmp.br/epea2017_anais/pdfs/plenary/0200.pdf
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000378650
https://www.unesco.org/en/sustainable-development/education/need-know


 

WALSH, Catherine; MIGNOLO, Walter. On decoloniality and education: A 
conversation. Comparative Education Review, [s. l.], v. 67, n. 4, p. 1-18, 2023. 
Disponível em: 
https://spectrajournal.org/articles/10.21061/spectra.v7i2.149795.pdf?_tp=eyJjb250ZXh0
Ijp7ImZpcnN0UGFnZSI6InB1YmxpY2F0aW9uIiwicGFnZSI6InB1YmxpY2F0aW9uI
n19. Acesso em: 22 ago. 2025. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

26 


	 
	 
	Ecopedagogia e Teoria da Complexidade Moriniana: articulações para um paradigma educacional frente às emergências socioambientais1 
	INTRODUÇÃO 
	ECOPEDAGOGIA: ORIGENS PRINCÍPIOS E REFLEXÕES CRÍTICAS 
	PRINCÍPIOS DA TEORIA DA COMPLEXIDADE E APLICAÇÕES EDUCACIONAIS: A crítica ao paradigma linear dominante 
	INTERFACES E SINERGIAS ENTRE A ECOPEDAGOGIA E COMPLEXIDADE MORINIANA 
	FUNDAMENTOS E DESAFIOS DA ECOPEDAGOGIA EM DIÁLOGO COM A COMPLEXIDADE POR UMA PRÁXIS EDUCATIVA E TRANSFORMADORA 
	CONCLUSÃO  
	REFERÊNCIAS  


