
 

 

 

 

A formação de valores ecológicos na infância: um diálogo entre 
ecopedagogia e psicologia cultural1 

 

Keila Rossana Chaves Costa Toledo2 

Universidade de Brasília (UnB) 
https://orcid.org/0000-0003-0572-7420 

 
Angela Uchoa Branco3 

Universidade de Brasília (UnB) 
http://orcid.org/0000-0002-6127-1707 

 
 
 

Resumo: Este artigo apresenta os resultados de um projeto piloto realizado em uma escola pública do 
Distrito Federal, com o objetivo de investigar como práticas pedagógicas lúdicas e dialógicas podem 
promover valores ecológicos em crianças do Ensino Fundamental I. A pesquisa articulou os referenciais 
da Ecopedagogia e da Psicologia Cultural, propondo atividades como interpretação de imagens, roda de 
conversa e confecção de brinquedos com materiais recicláveis. Os resultados evidenciam a expressão de 
sentimentos de empatia, indignação e responsabilidade ecológica, bem como a coconstrução de 
significados éticos sobre a relação ser humano–natureza. 
Palavras-chave: Ecopedagogia. Psicologia Cultural. Educação Ambiental. Valores. 

​
La formación de valores ecológicos en la infancia: un diálogo entre ecopedagogía y 

psicología cultural 

Resumen: Este artículo presenta los resultados de un proyecto piloto realizado en una escuela pública del 
Distrito Federal de Brasil, con el objetivo de investigar cómo las prácticas pedagógicas lúdicas y 
dialógicas pueden promover valores ambientales en niños de la educación primaria. La investigación 
articuló los marcos de la Ecopedagogía y la Psicología Cultural, proponiendo actividades como narración 
de cuentos, círculos de conversación, interpretación de imágenes y creación de juguetes con materiales 
reciclables. Los resultados evidencian la emergencia de empatía, indignación y responsabilidad ecológica, 
así como la coconstrucción de significados éticos sobre la relación humano–naturaleza. 
Palabras-clave: Ecopedagogía. Psicología Cultural. Educación Ambiental. Valores. 

3 Doutora em Psicologia Experimental Universidade de São Paulo-USP, Professora Emérita pela 
Universidade de Brasília – UnB, onde atua no Instituto de Psicologia. Foi Professora Visitante na 
University of North Carolina, Duke University, e Universidad Autónoma de Madrid, 
branco.angela@gmail.com  

2 Mestre em Educação – PPGE-FE - UnB, doutoranda do Programa de Pós-graduação em Psicologia do 
Desenvolvimento e Escolar - PG-PDE – UnB, keilarossana@yahoo.com.br  

1 Recebido em: 20/10/2025. Aprovado em: 03/12/2025. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

1 

https://orcid.org/0000-0003-0572-7420
http://orcid.org/0000-0002-6127-1707
mailto:branco.angela@gmail.com
mailto:keilarossana@yahoo.com.br


The formation of ecological values in childhood: a dialogue between ecopedagogy 
and cultural psychology 

Abstract: This article presents the results of a pilot project conducted in a public school in Brazil’s 
Federal District, aiming to investigate how playful and dialogical pedagogical practices can promote 
environmental values among elementary school children. The research combined Ecopedagogy and 
Cultural Psychology frameworks, proposing activities such as storytelling, discussion circles, image 
interpretation, and the creation of toys using recyclable materials. The findings reveal the emergence of 
empathy, indignation, and ecological responsibility, as well as the co-construction of ethical meanings 
regarding the human–nature relationship. 
Keywords: Ecopedagogy. Cultural Psychology. Environmental Education. Values. 
 

INTRODUÇÃO 

As crises ambientais que afligem o planeta nas últimas décadas têm se 

intensificado em escala global e local, revelando a urgência de repensar os modos de 

vida humanos e suas relações com a natureza. A degradação de ecossistemas, o aumento 

da poluição, a perda da biodiversidade e os efeitos das mudanças climáticas são apenas 

algumas das manifestações de um modelo civilizatório que historicamente se estruturou 

sobre a exploração desenfreada dos recursos naturais. Diante desse cenário, torna-se 

necessário que a educação assuma um papel transformador, capaz de formar sujeitos 

críticos, sensíveis e comprometidos com a sustentabilidade da vida em todas as suas 

formas. 

Nesse contexto, a Ecopedagogia emerge como uma proposta ética, política e 

epistemológica que articula educação e cuidado planetário. Inspirada no pensamento de 

Freire (2021) e desenvolvida por autores como Carvalho (2012), Boff (1999), Morin 

(2000), Gadotti (2000), Gutierrez e Prado (2000), a Ecopedagogia propõe uma 

pedagogia da Terra, que compreende o planeta como casa comum e convoca a 

construção de uma cidadania planetária. Trata-se de uma abordagem que valoriza o 

diálogo, a problematização do cotidiano e a ação transformadora, promovendo uma 

educação voltada para a justiça socioambiental e para promoção de valores ecológicos. 

Com base nessa abordagem, o pensamento de Krenak (2017, 2020, 2023) 

oferece contribuições importantes ao propor uma crítica profunda ao modelo de 

desenvolvimento hegemônico e à separação entre humanidade e natureza. Suas obras 

convidam à construção de futuros sustentáveis ancorados em saberes ancestrais, no 

respeito à diversidade e na valorização da vida em todas as suas expressões, ampliando 

o campo de reflexão sobre os sentidos da existência e da educação. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

2 



Ao lado da Ecopedagogia, a Psicologia Cultural oferece uma perspectiva teórica 

complementar, ao compreender o desenvolvimento humano como um processo 

semiótico e relacional, no qual cultura e subjetividade se constituem mutuamente. Essa 

abordagem, representada por autores como Branco e Valsiner (2012), enfatiza a 

coconstrução de significados nas interações sociais e destaca a importância da 

afetividade na formação de valores. A Psicologia Cultural permite compreender como 

crianças, professores e comunidades produzem sentidos sobre a natureza, o consumo e a 

sustentabilidade, revelando os processos pelos quais valores ecológicos são 

internalizados e transformados. 

Este artigo apresenta e analisa um projeto piloto desenvolvido em uma escola 

pública do Distrito Federal, cuja proposta foi investigar como práticas pedagógicas 

baseadas em interpretação de imagens e atividades lúdicas podem promover valores 

ambientais em crianças da segunda série do ensino fundamental I. A pesquisa buscou 

articular a Ecopedagogia com a Psicologia Cultural, explorando as potencialidades do 

diálogo entre essas perspectivas teóricas para a educação ambiental. 

O objetivo geral é discutir de que maneira as estratégias metodológicas 

empregadas no projeto piloto favoreceram a promoção de significados, valores e 

posicionamentos ecológicos entre as crianças participantes. Especificamente, 

pretende-se: (a) analisar os processos de construção de sentidos sobre a relação ser 

humano–natureza a partir das interpretações infantis; (b) refletir sobre as contribuições 

da Ecopedagogia para práticas educativas comprometidas com a cidadania planetária; e 

(c) evidenciar a relevância da Psicologia Cultural para compreender o desenvolvimento 

e transformação de valores ambientais no contexto escolar. 

Ao apresentar os resultados e discutir os caminhos metodológicos adotados, 

busca-se contribuir para o debate acadêmico sobre a renovação da Ecopedagogia no 

contexto escolar. Essa abordagem revela sua potência como proposta educativa 

transformadora, capaz de dialogar profundamente com diversas correntes 

epistemológicas, especialmente com a Psicologia Cultural. A experiência relatada 

reforça a urgência de repensar a educação por meio de uma pedagogia que articule 

sensibilidade ecológica, consciência crítica e compromisso ético com todas as formas de 

vida. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

3 



DESENVOLVIMENTO 

Ecopedagogia e Cidadania Planetária 

A Ecopedagogia, é uma proposta educativa que surge da necessidade de 

enfrentar as múltiplas crises ambientais e sociais que marcam o mundo contemporâneo. 

Inspirada no pensamento de Freire (2021), essa perspectiva propõe uma educação 

voltada para a formação de sujeitos críticos, éticos e comprometidos com a 

sustentabilidade da vida no planeta. Gadotti (2000) defende que a Ecopedagogia não se 

limita à transmissão de conteúdos ecológicos, mas constitui um projeto civilizatório que 

busca transformar as relações entre seres humanos, natureza e tecnologia. 

Gutierrez e Prado (2000) consideram que a Ecopedagogia deve propiciar 

experiências de aprendizagem que unam sensibilidade estética, consciência política e 

compromisso ético. Para esses autores, é fundamental superar visões fragmentadas de 

mundo e promover uma educação que valorize a interdependência entre os seres vivos e 

o planeta como um todo. A cidadania planetária, nesse contexto, é entendida como um 

exercício ético-político de responsabilidade com a vida em todas as suas formas, 

convocando os educandos a se posicionarem diante dos desafios ambientais com 

empatia, criatividade e ação transformadora. 

A proposta ecopedagógica valoriza o diálogo como instrumento de 

conscientização, a problematização do cotidiano como estratégia de aprendizagem 

significativa e a ludicidade como caminho para a construção de valores. Ao reconhecer 

a Terra como casa comum, a Ecopedagogia promove uma visão sistêmica e integrada da 

realidade, estimulando práticas educativas que favoreçam o cuidado, a solidariedade e a 

justiça socioambiental (Gutierrez; Prado, 2000).  

Nessa perspectiva, Morin (2000) contribui com o pensamento complexo ao 

propor uma reforma do pensamento que supere a fragmentação do saber e reconheça as 

conexões entre o ser humano, a natureza e o cosmos. A complexidade moriniana inspira 

a Ecopedagogia a compreender a educação como um processo que articula razão e 

emoção, ciência e ética, individual e coletivo, abrindo espaço para um olhar integral 

sobre a condição humana.  

Por sua vez Boff (1999), ao desenvolver a ética do cuidado e a espiritualidade 

ecológica, reforça a dimensão ética e afetiva da Ecopedagogia, convocando a 

humanidade a assumir uma postura de corresponsabilidade diante da Terra e de todos os 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

4 



seres vivos. Assim, Morin (2000) e Boff (2024) ampliam o horizonte da Ecopedagogia 

ao integrarem os fundamentos epistemológicos da complexidade e da ética do cuidado, 

sustentando uma educação comprometida com a construção de uma cidadania planetária 

pautada no respeito, na solidariedade e na sustentabilidade da vida. 

Complementando esse horizonte, Krenak convida à construção de futuros 

sustentáveis ancorados em saberes ancestrais, na valorização da diversidade e na 

reconexão espiritual com a Terra. Ao afirmar que “não há humanidade sem natureza” 

(Krenak, 2017, p. 23), o autor reforça a urgência de uma educação que reconheça os 

territórios, os corpos e os saberes como dimensões inseparáveis da vida, ampliando o 

escopo da cidadania planetária para incluir perspectivas indígenas, plurais e 

profundamente ecológicas. 

Psicologia Cultural e Desenvolvimento Humano 

A Psicologia Cultural é uma abordagem teórica que compreende o 

desenvolvimento humano como um processo semiótico e relacional, no qual cultura e 

subjetividade se constituem mutuamente. Valsiner (2007, 2012, 2014, 2021) e Branco 

(2016, 2018, 2021a) são referências fundamentais nessa perspectiva, que enfatiza a 

coconstrução como um processo pelo qual sujeitos, em interação social e cultural, 

produzem sentidos compartilhados e valores éticos. Nessa dinâmica, a afetividade 

ocupa lugar central na formação de valores, orientando a construção de significados nas 

interações sociais. Segundo Valsiner (2007), o desenvolvimento ocorre por meio da 

internalização de signos culturais, que são transformados em significados pessoais ao 

longo das experiências vividas. A cultura, nesse sentido, não é apenas um contexto 

externo, mas um sistema dinâmico de mediações que orienta a construção da 

subjetividade. Branco (2018) complementa essa visão ao destacar que os valores são 

formados em campos afetivo-semióticos, nos quais as emoções e os sentidos atribuídos 

às experiências desempenham papel fundamental. 

A Psicologia Cultural propõe que a educação deve ser concebida como um 

espaço de coconstrução de sentidos, no qual os sujeitos interagem, negociam 

significados e elaboram posicionamentos éticos. Essa abordagem permite compreender 

como as crianças atribuem valor às questões ambientais, como elaboram sentimentos de 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

5 



empatia, indignação ou cuidado, e como transformam essas experiências em princípios 

que orientam suas ações (Branco, 2018; Valsiner, 2007). 

Nessa direção, Lopes de Oliveira (2021) amplia o campo de compreensão da 

Psicologia Cultural ao destacar seus aportes para o estudo do desenvolvimento humano 

na contemporaneidade. A autora ressalta que a Psicologia Cultural oferece ferramentas 

teóricas e metodológicas para analisar os modos como os sujeitos constroem 

significados em contextos marcados pela diversidade cultural, pelas tensões sociais e 

pelas rápidas transformações do mundo atual.  

Sua contribuição evidencia a importância de uma abordagem que considere a 

complexidade das relações entre indivíduo, cultura e sociedade, reconhecendo o 

desenvolvimento humano como um processo aberto, histórico e situado. Ao articular 

essas dimensões, Lopes de Oliveira (2021) fortalece o diálogo entre a Psicologia 

Cultural e as práticas educativas, ampliando as possibilidades de compreensão sobre 

como os processos de mediação simbólica e afetiva sustentam a formação ética e 

ecológica dos sujeitos. 

Diálogo entre Ecopedagogia e Psicologia Cultural 

A articulação entre a Ecopedagogia e a Psicologia Cultural mostra uma forte 

relação de ideias que pode enriquecer a educação ambiental. As duas abordagens 

destacam a importância do diálogo, da reflexão e da construção conjunta de significados 

como bases para formar pessoas éticas e conscientes. A Ecopedagogia sugere uma 

educação que se dedica à cidadania no mundo, enquanto a Psicologia Cultual 

proporciona ferramentas para compreender os processos de internalização, 

desenvolvimento e transformação de valores ecológicos.  

O diálogo entre essas duas teorias permite ampliar a compreensão sobre como as 

crianças constroem sentidos sobre a natureza, o consumo e a sustentabilidade. As 

práticas pedagógicas que envolvem análise de imagens e atividades lúdicas tornam-se 

espaços privilegiados para a construção de significados afetivo-semióticos, nos quais os 

valores ambientais são coconstruídos e ressignificados (Branco, 2016, 2018, 2021a). 

Ao articular Ecopedagogia e Psicologia Cultural, a educação ambiental deixa de 

ser uma mera transmissão de conteúdos e passa a ser um processo formativo profundo, 

que envolve a subjetividade, a cultura e a ética. Essa articulação potencializa a criação 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

6 



de práticas educativas sensíveis, participativas e transformadoras, capazes de promover 

a consciência crítica e o compromisso com a preservação da vida no planeta.  

Nesse contexto teórico, as reflexões de Freire (2021) e Gadotti (2000) 

encontram ressonância nas ideias de Valsiner (2007, 2012, 2014, 2021) e Branco (2016, 

2018, 2021a, 2021b). Freire (2021) e Gadotti (2000) enfatizam o diálogo como um ato 

de criação de mundo e de conscientização, processo que, na perspectiva da Psicologia 

Cultural, pode ser compreendido como coconstrução de significados mediados por 

signos e afetos (Branco, 2018). Em ambos os campos, a educação é concebida como um 

espaço relacional no qual os sujeitos elaboram sentidos e valores a partir da experiência 

concreta. Práticas culturais geram sentidos e significados que, por sua vez, acabam 

resultando em práticas culturais correspondentes, e assim por diante. Dessa maneira, é 

possível afirmar que a ecopedagogia possui bases epistemológicas freirianas, ao 

valorizar a problematização do cotidiano, encontra na psicologia cultural um suporte 

teórico para compreender os processos de mediação simbólica que sustentam a 

formação ética e ecológica dos aprendizes. 

Boff (1995, 1999, 2024) e Morin (2000, 2003) acrescentam a esse diálogo a 

dimensão ética e epistemológica necessária à construção de uma consciência planetária. 

Para Boff (1995), cuidar da Terra é um imperativo ético que exige compaixão, 

solidariedade e espiritualidade ecológica. Já Morin (2003) propõe uma reforma do 

pensamento baseada na complexidade e na interdependência de todos os seres, visão 

que se articula com a proposta ecopedagógica de formação integral. Essas concepções 

dialogam com a Psicologia Cultural na medida em que os processos de significação e de 

internalização de valores, como o cuidado, o respeito e a corresponsabilidade, são 

compreendidos como movimentos afetivo-semióticos que emergem das interações 

sociais e culturais. O pensamento complexo de Morin (2000) e a ética do cuidado de 

Boff (2024) reforçam, portanto, o caráter relacional e dinâmico do desenvolvimento 

humano defendido por Branco e Valsiner (2012).  

Vale aqui destacar, também, a contribuição de Krenak (2017, 2020, 2023), que 

amplia o horizonte dessa interlocução ao propor uma visão cosmológica e ancestral da 

vida, que resgata o sentido de pertencimento à Terra e desafia as lógicas de separação 

entre natureza e humanidade. Suas reflexões ecoam a proposta ecopedagógica de 

reconexão com a Terra como casa comum, e encontram na Psicologia Cultural um 

terreno fértil para compreender como esses sentidos ancestrais podem ser reatualizados 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

7 



nas práticas educativas contemporâneas. Desse modo, o diálogo entre Ecopedagogia e 

Psicologia Cultural configura-se como uma via potente para repensar o 

desenvolvimento humano em perspectiva ética, cultural e planetária. 

Metodologia 

Este estudo caracteriza-se como uma pesquisa qualitativa de natureza 

exploratória, cujo objetivo foi investigar a promoção de valores ecológicos em crianças 

do Ensino Fundamental I a partir de práticas pedagógicas lúdicas e dialógicas. A 

pesquisa foi realizada no âmbito do Programa de Pós-Graduação em Desenvolvimento 

Humano e Cultura, articulando os referenciais da Ecopedagogia e da Psicologia 

Cultural. O projeto piloto foi desenvolvido, com a devida autorização, em escola 

pública localizada em região administrativa do DF e vinculada à Secretaria de Estado de 

Educação do Distrito Federal (SEEDF). A escola atende crianças das séries iniciais do 

Ensino Fundamental I, conforme os parâmetros estabelecidos pela Lei de Diretrizes e 

Bases da Educação Nacional (Lei nº 9.394/96). 

O projeto piloto foi realizado nos dias17,19,24,26 e 31 de outubro de 2023. Os 

dois primeiros encontros tiveram caráter de ambientação, voltados ao estabelecimento 

de vínculo de confiança com as crianças, e os três últimos corresponderam às atividades 

principais. Todos os encontros tiveram duração média de 60 minutos, totalizando 

aproximadamente 5 horas de atividades. As crianças participantes pertenciam à 2ª série 

do Ensino Fundamental I, na faixa etária de oito anos. A escolha da escola e da turma se 

deu por critérios de acessibilidade, disponibilidade institucional e interesse pedagógico 

na temática ambiental. Participaram da pesquisa três crianças, cujos nomes foram 

substituídos por pseudônimos para preservar sua identidade: Sérgio, Clara e Sofia. A 

seleção dos participantes ocorreu após atividades de ambientação e observação em sala 

de aula, considerando critérios como desenvoltura, interesse pelas atividades propostas 

e autorização dos responsáveis legais por meio do Termo de Consentimento Livre e 

Esclarecido (TCLE). 

As crianças participaram de três atividades principais: 

●​ Interpretação de imagens: foram apresentadas imagens de meio ambiente não 

preservados e preservados, e as crianças foram convidadas a expressarem suas 

impressões e sentimentos diante das cenas. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

8 



●​ Confecção de brinquedos com materiais recicláveis: utilizando garrafas PET, 

caixas de leite, tampinhas, rolos de papelão e outros materiais, as crianças 

criaram brinquedos como robôs, binóculos e bolsas, atribuindo significados 

ecológicos às suas produções. 

●​ Diálogos espontâneos: durante as atividades, foram realizadas perguntas abertas 

sobre reciclagem, lixo e meio ambiente, buscando compreender os valores e 

posicionamentos das crianças em relação à temática, assim estimulando o 

desenvolvimento de valores relacionados ao meio ambiente. 

Optou-se por estratégias — imagens, construção de brinquedos e diálogos 

espontâneos — fundamentadas na Psicologia Cultural e na Ecopedagogia. A 

Ecopedagogia, conforme Gadotti (2000), orienta uma educação voltada à ética 

planetária e à consciência ecológica, favorecendo a mobilização de afetos e a expressão 

livre das crianças, essenciais à coconstrução de sentidos e valores ético-ambientais. As 

imagens atuam como mediadores semióticos que evocam emoções e ampliam a 

compreensão crítica (Branco, 2016; Valsiner, 2012); os brinquedos inserem corpo e 

movimento no processo educativo, aproximando-se da ecomotricidade (Rodrigues, 

2019); e os diálogos espontâneos, organizados em rodas de conversa, constituem 

espaços horizontais de elaboração de narrativas e alternativas éticas (Bakhtin, 2009). 

Essas escolhas metodológicas, em detrimento de abordagens diretivas, alinham-se ao 

objetivo de promover reflexão crítica, engajamento ético-ambiental e protagonismo 

infantil. 

Os instrumentos de coleta foram áudio-gravação das interações verbais (com 

autorização dos responsáveis), registros escritos das falas das crianças, fotografias das 

produções realizadas, anotações de campo da pesquisadora e questionamentos abertos 

durante as atividades. 

A análise dos dados seguiu os princípios da Psicologia Cultural, com foco na 

coconstrução de significados em contextos interativos. As falas e produções das 

crianças foram interpretadas como expressões de possíveis campos afetivo-semióticos 

(Valsiner, 2014), a partir dos quais podem emergir emoções e posicionamentos éticos 

relacionados à questão ambiental, os quais contribuem para o desenvolvimento de 

valores. A triangulação entre os registros escritos, os materiais produzidos e as 

observações da pesquisadora permitiram identificar padrões de significação 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

9 



favorecedores de processos de internalização de valores ecológicos. A análise buscou 

compreender como as crianças elaboraram sentidos sobre a relação ser 

humano–natureza, a partir das experiências vividas nas atividades propostas. 

Resultados e Discussão 

A análise dos dados obtidos durante o projeto piloto revelou a existência de 

valores ecológicos em desenvolvimento entre as crianças participantes, expressos por 

meio de sentimentos, posicionamentos éticos e significados atribuídos às imagens e às 

práticas pedagógicas vivenciadas. As atividades propostas, interpretação de imagens, 

confecção de brinquedos com materiais recicláveis e diálogos funcionaram como 

dispositivos de coconstrução de sentidos, conforme os pressupostos da Psicologia 

Cultural (Branco, 2018; Valsiner, 2012) e da Ecopedagogia (Gadotti, 2000; Gutierrez; 

Prado, 2000). 

Interpretação de Imagens Ambientais 

As imagens utilizadas neste artigo (Figuras 1 a 7) foram acessadas por meio de 

mecanismos de busca públicos e estão disponíveis em fontes abertas, via Bing Imagens 

(<https://www.bing.com/images>). Seu uso foi orientado por critérios éticos e 

acadêmicos, considerando a finalidade educativa e não comercial da publicação. As 

figuras 1 e 2 correspondem as composições já existentes na internet, enquanto as figuras 

3, 4 foram apresentadas individualmente para destacar elementos específicos 

relacionados ao impacto ambiental. Já as figuras 5, 6 e 7 foram utilizadas para suscitar 

reflexões específicas sobre a preservação da fauna e da biodiversidade. A figura 5 

retrata um golfinho em ambiente natural, utilizada para destacar a importância da 

preservação da fauna marinha. A figura 6 apresenta uma cena de floresta tropical com 

ampla diversidade ecológica, incluindo a onça-pintada e araras, evocando a beleza e 

complexidade dos ecossistemas preservados. A figura 7 mostra três lobos-guará em seu 

habitat, estimulando a valorização da biodiversidade brasileira e o reconhecimento de 

espécies ameaçadas. Essa diferenciação entre as imagens buscou facilitar a observação 

dos sentimentos e reflexões das crianças diante de distintas representações visuais, 

permitindo identificar nuances nas reações afetivas e éticas relacionadas à preservação 

ambiental e à empatia com outras formas de vida. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

10 



A apresentação ocorreu em roda de conversa, em formato impresso, de modo 

que cada criança pudesse observar com atenção e comentar livremente suas impressões. 

Os critérios de observação privilegiaram a identificação de expressões verbais e não 

verbais, como comentários espontâneos, gestos e mudanças de tom de voz, permitindo 

compreender os sentimentos e reflexões das crianças diante das diferentes 

representações visuais. Essa abordagem buscou captar nuances nas reações afetivas e 

éticas, diferenciando percepções frente às imagens de ambientes preservados e 

degradados. 

A atividade de análise dessas imagens, representando ambientes preservados e 

não preservados, permitiu às crianças expressarem suas impressões, sentimentos e 

posicionamentos diante das cenas apresentadas. As falas revelaram uma clara distinção 

afetiva entre os dois tipos de imagens: de degradação e de preservação ambiental (ver 

imagens nas Figuras abaixo). 

Figura 1: Meio ambiente não preservado 

 
Fonte: Imagem retirada de mecanismos de busca públicos (Google/Bing). Disponível em: 

<https://www.bing.com/images>. Acesso em: 02 out. 2023. 

 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

11 



Figura 2: Meio ambiente não preservado 

 
Fonte: Imagem retirada de mecanismos de busca públicos (Google/Bing). Disponível em: 

<https://www.bing.com/images>. Acesso em: 02 out. 2023. 

 

Figura 3: Meio ambiente não preservado 

 
Fonte: Imagem retirada de mecanismos de busca públicos (Google/Bing). Disponível em: 

<https://www.bing.com/images>. Acesso em: 02 out. 2023. 

 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

12 



Figura 4: Meio ambiente não preservado 

 
Fonte: Imagem retirada de mecanismos de busca públicos (Google/Bing). Disponível em: 

<https://www.bing.com/images>. Acesso em: 02 out. 2023. 

 

  Figura 5: Meio ambiente preservado 
 

 
Fonte: Imagem retirada de mecanismos de busca públicos (Google/Bing). Disponível em: 

<https://www.bing.com/images>. Acesso em: 02 out. 2023. 

 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

13 



Figura 6: Meio ambiente preservado 

 
Fonte: Imagem retirada de mecanismos de busca públicos (Google/Bing). Disponível em: 

<https://www.bing.com/images>. Acesso em: 02 out. 2023. 

 

Figura 7: Meio ambiente preservado 

 
Fonte: Imagem retirada de mecanismos de busca públicos (Google/Bing). Disponível em: 

<https://www.bing.com/images>. Acesso em: 02 out. 2023. 

 

Nas imagens de degradação, os sentimentos predominantes foram tristeza, 

medo, desespero e indignação. Clara, por exemplo, expressou que sentia: “Medo, 

tristeza, arrepio e desespero” (Figura 1), e “Ingratidão do ser humano” (Figura 2). Sofia 

afirmou: “Os seres humanos jogam lixo até na praia e as tartarugas ficam presas no lixo, 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

14 



isso é muito triste” (Figura 3). Sérgio, por sua vez, comentou: “Uma foca presa pela 

poluição do mar causa tristeza” (Figura 4). 

Essas expressões evidenciam a formação de campos afetivo-semióticos (Branco, 

2021a), nos quais os sentimentos despertados pelas imagens se articulam à construção 

de significados éticos sobre a relação ser humano–natureza. As crianças demonstraram 

empatia pelos animais e indignação diante da ação humana degradante, revelando uma 

consciência crítica em formação. 

Nas imagens do meio ambiente preservado, os sentimentos foram de alegria, 

encantamento e admiração. Clara escreveu: “Emocionada, porque eu nunca vi nenhum 

[golfinho] na minha vida toda e eu amo golfinhos, são lindos e amorosos” (Figura 5). 

Sofia afirmou: “Bonita onça no verde da floresta e bonito ver, passa amor” (Figura 6). 

Sérgio destacou: “Três lobos-guará lindos e cheios de vida” (Figura 7) 

Essas falas indicam uma valorização estética e afetiva da natureza preservada, 

reforçando os princípios da Ecopedagogia, que propõe a articulação entre sensibilidade, 

ética e consciência planetária (Gutierrez; Prado, 2000). A atividade permitiu às crianças 

elaborar significados positivos sobre o cuidado ambiental, associando beleza e 

bem-estar à preservação. 

Além das falas já registradas, outras expressões das crianças revelam como o 

contato com as imagens ambientais mobilizou não apenas emoções, mas também 

reflexões éticas e estéticas. Sérgio, ao observar a Figura 2 de uma floresta desmatada, 

comentou: “A floresta deve está chorando porque tiraram todas as árvores. ” Essa 

metáfora, típica do pensamento simbólico em desenvolvimento na infância, demonstra 

como ele atribui sentimentos à natureza, sinalizando uma empatia ecológica que vai 

além da simples observação. Segundo Vygotsky (1992), esse tipo de elaboração 

simbólica é fundamental para a construção de significados culturais e éticos, pois a 

criança internaliza valores por meio da mediação afetiva e simbólica. 

Clara, diante das Figuras 1 e 2 de poluição do ar, disse: “O ar está doente, ele 

precisa de ajuda.” Essa fala, também antropocêntrica (Piaget, 1994), revela uma 

compreensão intuitiva da degradação ambiental como algo que fere a vida, 

aproximando-se da ideia de natureza como sujeito de cuidado. A Ecopedagogia, 

defende que a educação ambiental deve promover uma consciência planetária que 

articule sensibilidade e responsabilidade (Gutierrez; Prado, 2000). Clara, ao personificar 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

15 



o ar, demonstra que já começa a desenvolver essa consciência, mesmo em sua tenra 

idade. 

Sofia, ao ver a Figura 6 da floresta preservada, expressou: “A onça e os pássaros 

parecem felizes porque têm casa e comida.” Essa leitura da imagem revela uma 

percepção de equilíbrio ecológico e bem-estar, associando a preservação ao conforto e à 

alegria dos animais. Essa associação entre cuidado ambiental e felicidade é um 

indicativo de que a criança está construindo valores positivos em relação à natureza, 

como propõe a Ecopedagogia, que valoriza a formação de vínculos afetivos com o meio 

ambiente como base para atitudes éticas (Boff, 2024; Gadotti, 2000). 

Outro aspecto relevante é a forma como as crianças expressam indignação diante 

da ação humana degradante. Sérgio, ao ver uma imagem de lixo acumulado na Figura 1 

e na Figura 3, disse: “Quem fez isso não pensou nos bichos. ” Essa fala revela uma 

crítica ética, ainda que simples, à falta de responsabilidade humana. Na perspectiva da 

Psicologia Cultural, esse tipo de posicionamento indica que a criança está 

internalizando normas sociais e valores morais por meio da interação com signos 

culturais (Valsiner, 2012) vivenciados ao longo da vida que, neste caso, se associaram às 

imagens ambientais  

Clara também demonstrou esse tipo de consciência ao afirmar, diante da Figura 

4 em que foca está presa ao lixo: “Isso é muito errado, ela não fez nada.” A defesa da 

inocência do animal e a condenação da ação humana revelam um julgamento moral em 

formação, típico da faixa etária da 2ª série, em que as crianças começam a compreender 

noções de justiça e responsabilidade. Esse tipo de fala pode ser interpretado como 

campos afetivo-semiótico, conforme Branco (2021a), indica que os sentimentos 

despertados pelas imagens se articulam à construção de significados éticos. 

Essas interpretações mostram que, mesmo em idade precoce, as crianças são 

capazes de elaborar sentidos profundos sobre a relação entre seres humanos e natureza. 

A atividade de leitura de imagens ambientais, ao mobilizar emoções, metáforas e 

julgamentos, favorece o desenvolvimento de uma consciência ecológica crítica, e a 

escola, ao proporcionar esse tipo de experiência, contribui para a formação de sujeitos 

sensíveis, éticos e comprometidos com o cuidado planetário. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

16 



Confecção de Brinquedos com Materiais Recicláveis 

Figura 8: Clara 1, Sofia 2 e Sérgio 3 com suas criações 

 
FONTE: Keila Rossana C. C. Toledo (foto tirada do próprio celular da autora), 26/10/2023. 

 

A atividade de criação de brinquedos com materiais recicláveis foi dividida em 

duas partes: uma roda de conversa sobre reciclagem e a confecção propriamente dita. 

Durante a conversa, as crianças demonstraram compreensão sobre o conceito de 

reciclagem e sua importância para a redução do lixo. Clara afirmou: “Eu entendo 

quando você toma água numa garrafa pet e depois você pode pegar ela e fazer um 

carrinho”. Sofia complementou: “A reciclagem é que você pode guardar as coisas para 

depois reciclar”. 

Ao serem questionadas sobre qual objeto reciclável gostariam de ser por um dia, 

todas escolheram a garrafa PET, atribuindo-lhe múltiplas funções: plantar, fazer 

brinquedos, criar bolsas. Essa escolha revela uma valorização simbólica do objeto 

reciclável como instrumento de transformação e cuidado, em consonância com os 

princípios da Ecopedagogia. 

Durante a confecção dos brinquedos, as crianças criaram objetos com 

significados ecológicos. Sérgio produziu um robô do “Star Wars” e afirmou: “O robô 

serve para salvar o meio ambiente e tirar o lixo do chão”. Clara elaborou bolsas e 

explicou: “Eu fiz duas bolsinhas para quando eu tiver lixo nas minhas mãos eu guardar 

dentro da minha bolsa até chegar em casa para eu jogar no lixo”. Sofia criou binóculos e 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

17 



disse: “Eu fiz quatro binóculos para vigiar os pássaros na natureza, para o que estiver de 

ruim acontecendo com eles, eu ir até eles para ajudar”. 

Essas produções revelam a capacidade e a motivação das crianças para atribuir 

significados éticos e ecológicos aos objetos criados, extrapolando a função lúdica e 

incorporando valores de cuidado, vigilância e responsabilidade. Trata-se de um processo 

de hipergeneralização afetivo-semiótica (Valsiner, 2012), no qual as experiências 

imediatas são transformadas em campos motivacionais mais amplos de ação, 

intimamente articulados com o desenvolvimento dos valores humanos. 

 

Figura 9: Criações. Sérgio: jogo da velha, corrida de tampinha e o robô “Star Wars” 

 
FONTE: Keila Rossana C. C. Toledo (foto tirada do próprio celular da autora), 26/10/2023. 

 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

18 



Figura 10: Criações da Clara: bolsinhas e binóculos 

 
FONTE: Keila Rossana C. C. Toledo (foto tirada do próprio celular da autora), 26/10/2023. 

 
 

Figura 11: Criações da Sofia: binóculos 

 
FONTE: Keila Rossana C. C. Toledo (foto tirada do próprio celular da autora), 26/10/2023. 

 
 

Sob a ótica da Psicologia Cultural Semiótica, essas experiências expressam um 

movimento de hipergeneralização afetivo-semiótica (Valsiner, 2012), que está na base 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

19 



da formação dos valores. O robô de Sérgio, por exemplo, simboliza a ação protetora e 

restauradora da natureza; as bolsas de Clara representam o gesto de cuidado e 

responsabilidade pessoal com o lixo; e os binóculos de Sofia traduzem o olhar vigilante 

e empático em relação aos animais e ao ambiente. Cada criação, portanto, constitui-se 

como signo indicador de valores e afetos, representando modos de pensar, sentir e, 

possivelmente, transformar o mundo. 

Segundo Branco (2018), a construção de valores ocorre com base em campos 

afetivo-semióticos hipergeneralizados, nos quais as emoções e significados se 

entrelaçam na produção de sentidos pessoais e culturais. No mesmo sentido, Lopes 

(2021) destaca que o desenvolvimento humano é um processo semiótico e relacional, no 

qual a subjetividade se constrói por meio da mediação simbólica e das práticas sociais. 

Ao transformar materiais recicláveis em brinquedos significativos, as crianças 

coconstroem sentidos sobre o que significa cuidar, preservar e pertencer, evidenciando 

um processo de internalização simbólica que une o ético, o afetivo e o ecológico. 

Carvalho (2012) aponta que o princípio do cuidado seja a base de uma nova 

racionalidade ecológica, centrada na interdependência e na responsabilidade 

compartilhada. Nesse horizonte, as falas e criações das crianças podem ser 

compreendidas como expressões de uma ética construída em suas vivências diárias, 

gestada no diálogo entre imaginação e experiência. Ao brincar, as crianças não apenas 

ressignificam os objetos, mas também se engajam em processos afetivo-semióticos que 

as reposicionam diante do mundo, reconhecendo-se como sujeitos capazes de 

transformar e proteger o ambiente que as cerca. 

Dessa forma, a atividade educativa analisada constitui-se como um espaço de 

coconstrução simbólica e afetiva de valores ecológicos, articulando dimensões 

cognitivas, emocionais e éticas do desenvolvimento. A roda de conversa e a confecção 

dos brinquedos tornaram-se, portanto, mais do que momentos de aprendizagem: foram 

experiências de produção de sentido, nas quais a cultura, a imaginação e a afetividade se 

entrelaçaram em um gesto pedagógico comprometido com a vida e com a Terra. 

Articulação teórica dos achados 

Os resultados obtidos confirmam a tese de que práticas pedagógicas 

fundamentadas na Ecopedagogia, conforme proposta por Freire (2021), Gadotti (2000), 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

20 



Gutierrez e Prado (2000), podem constituir dispositivos formativos potentes, capazes de 

promover a consciência crítica e a cidadania planetária. Inspiradas em uma pedagogia 

dialógica, ética e estética, essas práticas favorecem a construção de valores ecológicos 

por meio da problematização do cotidiano e da valorização da Terra como casa comum. 

 As atividades propostas permitiram às crianças elaborar significados sobre a 

relação ser humano–natureza, expressar sentimentos de empatia e indignação, e projetar 

ações de cuidado e transformação, em consonância com os princípios da educação 

ambiental e da formação de sujeitos comprometidos com a sustentabilidade da vida. 

Do ponto de vista da Psicologia Cultural, os achados ilustram a formação de 

campos afetivo-semióticos que, a partir da internalização da apreciação e cuidado com a 

natureza, podem ir se transformando em valores pró-ambientais, os quais, por sua vez, 

irão gerar práticas socioambientais. As interações entre pesquisadora e crianças, 

mediadas por práticas lúdicas e dialógicas, favoreceram a coconstrução de sentidos 

compartilhados, confirmando a importância da qualidade das relações sociais para a 

formação de valores (Branco, 2018). 

Em resumo, a experiência relatada reafirma a potência da articulação entre 

Ecopedagogia e Psicologia Cultural para a educação ambiental, evidenciando que a 

formação de valores não se dá apenas pela transmissão de conteúdos, mas pela vivência 

de experiências significativas, afetivas e transformadoras. 

CONCLUSÃO 

O projeto piloto apresentado neste artigo evidenciou a potência formativa da 

Ecopedagogia como proposta educativa comprometida com a construção de uma 

consciência crítica e de uma cidadania planetária. As atividades desenvolvidas, análise 

de imagens, roda de conversa e confecção de brinquedos com materiais recicláveis, 

demonstraram ser eficazes para estimular a participação ativa das crianças, favorecendo 

o desenvolvimento de sentimentos de empatia, indignação e compromisso com a 

preservação do meio ambiente. 

A articulação com a Psicologia Cultural permitiu compreender que a formação 

de valores ambientais não se dá através da transmissão de conteúdos, mas se configura 

como um resultado dinâmico de processos afetivo-semióticos que ocorrem ao longo da 

vida através das interações e relações sociais que estabelecemos com outros 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

21 



significativos. As falas das crianças revelaram o seu engajamento ativo na construção de 

significados éticos e estéticos sobre as relações entre seres humanos e a natureza, 

evidenciando a importância da qualidade da relação entre elas e a pesquisadora. 

Do ponto de vista teórico, os achados se alinham com todos os autores que 

defendem uma educação dialógica, problematizadora (Matusov, 2018) e comprometida 

com a transformação social e ecológica. A inspiração freireana esteve presente nas 

práticas que valorizaram a escuta, o diálogo e a ação criativa, possibilitando às crianças 

refletir criticamente sobre os impactos ambientais. 

A Psicologia Cultural contribuiu para compreender como os mecanismos de 

internalização das mensagens culturais podem levar à formação de valores ambientais. 

A formação de campos afetivo-semióticos (Branco, 2021a) e os processos de 

hipergeneralização afetiva (Valsiner, 2012) foram aqui propostos para melhor explicar o 

desenvolvimento desses valores, e as falas e as produções das crianças revelaram que 

estas apresentaram inúmeros indicadores de preocupação e responsabilidade ecológica, 

sendo significativamente sensíveis aos problemas socioambientais. 

Sob o ponto de vista prático, o estudo aponta para a relevância de metodologias 

participativas, dialógicas, interdisciplinares e sensíveis à realidade sociocultural dos 

estudantes. A ludicidade, a estética e o vínculo afetivo mostraram-se elementos 

fundamentais para a promoção de valores ecológicos, indicando que a educação 

ambiental deve ser vivida e sentida, e não apenas ensinada. 

Para pesquisas futuras, sugere-se o acompanhamento longitudinal de 

experiências semelhantes, com o objetivo de avaliar a sustentabilidade dos valores e 

comportamentos coconstruídos ao longo do tempo. Também se recomenda a ampliação 

da amostra e a inclusão de diferentes contextos escolares, de modo a explorar a 

diversidade de significados atribuídos à temática ambiental por crianças de distintas 

realidades. 

Em síntese, a experiência relatada reafirma que é possível, e urgente, educar 

para a vida, para o cuidado e para a transformação, unindo Ecopedagogia e Psicologia 

Cultural como caminhos fecundos para a formação de sujeitos planetários. 

REFERÊNCIAS  

BAKHTIN, Mikhail. Estética da criação verbal. 6. ed. São Paulo: Martins Fontes, 
2009. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

22 



BOFF, Leonardo. Saber cuidar: ética do humano – compaixão pela Terra. Petrópolis: 
Vozes, 1999. 

BOFF, Leonardo. Ecologia: grito da Terra, grito dos pobres. Petrópolis: Vozes, 1995. 

BOFF, Leonardo. Terra madura. São Paulo: Planeta, 2024. 

BRANCO, Angela Uchoa. Crenças e práticas culturais: co-construção e ontogênese de 
valores sociais. Pro-Posições, Campinas, v. 17, n. 2, p. 139–155, 2016. 

BRANCO, Angela Uchoa. Values, education and human development: the major role of 
social interactions’ quality within classroom cultural contexts. In: BRANCO, Angela 
Uchoa; LOPES-DE-OLIVEIRA, Maria Claudia (org.). Alterity, values, and 
socialization. Cham: Springer, 2018. p. 31–50. 

BRANCO, Angela Uchoa. Hypergeneralized affective-semiotic fields: the generative 
power of a construct. In: WAGONER, Brady; DEMUTH, Bo Allesøe; CHRISTENSEN, 
Carolin (org.). Culture as process: a tribute to Jaan Valsiner. Cham: Springer, 2021a. p. 
143–152. 

BRANCO, Angela Uchoa. Values. In: GLAVEANU, V. P. (org.). The Palgrave 
Encyclopedia of the Possible. Cham: Springer International Publishing, 2021b. p. 1–9. 

BRANCO, Angela Uchoa; VALSINER, J. Cultural psychology of human values. 
Charlotte: Information Age Publishing, 2012. 

CARVALHO, Isabel Cristina de Moura. Educação ambiental: a formação do sujeito 
ecológico. São Paulo: Cortez, 2012. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 50. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2021. 

GADOTTI, Moacir. Pedagogia da Terra. São Paulo: Instituto Paulo Freire; Cortez, 
2000. 

GUTIERREZ, Francisco; PRADO, Cruz. Ecopedagogia e cidadania planetária. São 
Paulo: Instituto Paulo Freire; Cortez, 2000. 

KRENAK, Ailton. Ideas para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2017. 

KRENAK, Ailton. O amanhã não está à venda. São Paulo: Companhia das Letras, 
2020. 

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2023. 

LOPES DE OLIVEIRA, Maria Cláudia Santos. Psicologia cultural-semiótica: aportes 
para a abordagem científica do desenvolvimento humano na contemporaneidade. In: 
MADUREIRA, Ana Flávia do Amaral; BIZERRIL, José (org.). Psicologia & Cultura: 
teoria, pesquisa e prática, São Paulo: Cortez, 2021.  

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

23 



MATUSOV, E. Análise cronotópica de valores na pedagogia dialógica ontológica 
crítica. In: BRANCO, A. U.; OLIVEIRA, M. C. L. (Orgs.). Alteridade, valores e 
socialização: o desenvolvimento humano em contextos educativos. Cham: Springer, 
2018. p. 1–29. 

MORIN, Edgar. Os sete saberes necessários à educação do futuro. São Paulo: Cortez; 
UNESCO, 2000. 

MORIN, Edgar. A cabeça bem-feita: repensar a reforma, reformar o pensamento. Rio 
de Janeiro: Bertrand Brasil, 2003. 

PIAGET, Jean. O juízo moral na criança. São Paulo: Summus, 1994. 

RODRIGUES, Cae. A ecomotricidade na apreensão da natureza: inter-ação como 
experiência lúdica e ecológica. Desenvolvimento e Meio Ambiente, Curitiba, v. 51, p. 
1-16, 2019. DOI: 10.5380/dma.v51i0.63007. 

VALSINER, Jaan. Culture in minds and societies: foundations of cultural psychology. 
London: Sage, 2007. 

VALSINER, Jaan. Fundamentos da psicologia cultural: mundos da mente, mundos da 
vida. Porto Alegre: Artmed, 2012. 

VALSINER, Jaan. An invitation to cultural psychology. London: Sage, 2014. 

VALSINER, Jaan. General human psychology. Cham: Springer, 2021. 

VYGOTSKY, Lev Semenovich. A formação social da mente: o desenvolvimento dos 
processos superiores. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

 

 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

24 


	A formação de valores ecológicos na infância: um diálogo entre ecopedagogia e psicologia cultural1 
	INTRODUÇÃO 
	DESENVOLVIMENTO 
	Ecopedagogia e Cidadania Planetária 
	Psicologia Cultural e Desenvolvimento Humano 
	Diálogo entre Ecopedagogia e Psicologia Cultural 
	Metodologia 
	Resultados e Discussão 
	Interpretação de Imagens Ambientais 
	Confecção de Brinquedos com Materiais Recicláveis 
	Articulação teórica dos achados 
	CONCLUSÃO 
	REFERÊNCIAS  


