
 

 

 

 

Ecopedagogia latino-americana: políticas públicas, práxis libertadora e 
integração ecológica1 

 

Ariadne Magalhães Carneiro2 
Universidade Federal de Pelotas (UFPel) – Brasil 

https://orcid.org/0000-0003-3979-6184  
 
 
 

Resumo: O presente artigo é um ensaio teórico-interpretativo, de natureza qualitativa e comparativa, que 
reflete sobre os fundamentos, políticas públicas e emergências epistemológicas da Ecopedagogia 
latino-americana. Baseia-se no diálogo entre a pedagogia freireana, as epistemologias do Sul e o Bem 
Viver (Sumak Kawsay). Busca compreender como diferentes racionalidades civilizatórias se expressam 
nas políticas educacionais e ambientais de Brasil, Cuba, Bolívia e Equador. O estudo é teórico, sem coleta 
empírica, e analisa criticamente documentos normativos e produções acadêmicas. Defende-se que a 
Ecopedagogia, como práxis libertadora, é um projeto ético, político e epistemológico. Tal projeto pode 
reorientar processos educativos para uma sustentabilidade integral. Essa perspectiva se apoia na justiça 
socioambiental, na interculturalidade e no reencantamento do mundo. 
Palavras-chave: Educação ambiental crítica. Decolonialidade ecológica. Bem-viver. Ecopedagogia 
latino-americana. 

​
Ecopedagogía latinoamericana: políticas públicas, praxis liberadora e integración 

ecológica 

Resumen: El presente artículo es un ensayo teórico-interpretativo, de naturaleza cualitativa y 
comparativa, que reflexiona sobre los fundamentos, las políticas públicas y las emergencias 
epistemológicas de la Ecopedagogía latinoamericana. Se basa en el diálogo entre la pedagogía freireana, 
las epistemologías del Sur y el Buen Vivir (Sumak Kawsay). Busca comprender cómo diferentes 
racionalidades civilizatorias se expresan en las políticas educativas y ambientales de Brasil, Cuba, Bolivia 
y Ecuador. El estudio es teórico, sin recolección empírica de datos, y realiza un análisis crítico de 
documentos normativos y producciones académicas. Se sostiene que la Ecopedagogía, como praxis 
liberadora, constituye un proyecto ético, político y epistemológico. Dicho proyecto puede reorientar los 
procesos educativos hacia una sostenibilidad integral. Esta perspectiva se basa en la justicia 
socioambiental, la interculturalidad y el reencantamiento del mundo.. 
Palabras-clave: Educación ambiental crítica. Decolonialidad ecológica. Buen Vivir. Ecopedagogía 
latinoamericana 

2 Bacharel em Biotecnologia pela Universidade Federal de Alfenas (UNIFAL), mestre e doutora em 
Biotecnologia pelo Instituto de Biociências de Botucatu (UNESP), especialista em Estratégias para 
Conservação da Natureza pelo Instituto Federal do Mato Grosso do Sul (IFMS), e discente em 
Especialização em Educação Ambiental com Ênfase em Espaços Educadores Sustentáveis pela 
Universidade Federal de Pelotas (UFPel). E-mail: ariadnemagcar@gmail.com  

1 Recebido em: 19/10/2025. Aprovado em: 23/11/2025. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

1 

https://orcid.org/0000-0003-3979-6184
mailto:ariadnemagcar@gmail.com


 

Latin American Ecopedagogy: public policies, liberating praxis and ecological 
integration 

Abstract: This article is a theoretical-interpretive essay, qualitative and comparative in nature, that 
reflects on the foundations, public policies, and epistemological emergencies of Latin American 
Ecopedagogy. It is based on the dialogue between Freirean pedagogy, Southern epistemologies, and Buen 
Vivir (Sumak Kawsay). It seeks to understand how different civilizational rationalities are expressed in 
the educational and environmental policies of Brazil, Cuba, Bolivia, and Ecuador. The study is 
theoretical, without empirical data collection, and critically analyzes normative documents and academic 
literature. It argues that Ecopedagogy, as a liberating praxis, constitutes an ethical, political, and 
epistemological project. This project can reorient educational processes toward integral sustainability. 
This perspective is grounded in socio-environmental justice, interculturality, and the re-enchantment of 
the world.. 
Keywords: Critical Environmental Education. Ecological Decoloniality. Buen Vivir (Good Living). Latin 
American ecopedagogy. 
 

INTRODUÇÃO 

A América Latina foi marcada por um duplo processo de colonização — 

material e epistêmica — que influenciou tanto a exploração de seus territórios quanto a 

construção de suas identidades culturais e cognitivas. A modernidade ocidental 

consolidou, em nome do progresso, um modelo civilizatório fragmentado, baseado em 

dualismos como natureza e cultura, corpo e espírito, ciência e tradição. Essa visão 

reduziu a Terra a um recurso econômico e transformou a vida em mercadoria, 

resultando na atual crise ecológica e civilizatória (Carniatto; Pereira; Gonzalez, 2025; 

Leff, 2019; Morin, 2014). 

Essa crise manifesta-se em dimensões climáticas, energéticas e éticas, 

desafiando os sistemas educacionais a integrar a justiça climática e o pós-extrativismo 

na formação cidadã (Capri; Baptista, 2024). Nesse contexto, a Ecopedagogia surge 

como resposta ética e política à degradação ambiental e como horizonte civilizatório 

alternativo, capaz de articular libertação, cuidado e sustentabilidade planetária. 

Inspirada na pedagogia crítica de Paulo Freire (1970) e nas correntes 

latino-americanas de educação libertadora, a Ecopedagogia propõe formar uma 

consciência ecológica emancipatória, substituindo o paradigma da dominação pelo da 

convivência e da interdependência entre seres e ecossistemas. Para Gadotti (2000), 

trata-se de uma “pedagogia da Terra”, pautada na solidariedade planetária e na 

responsabilidade compartilhada pela vida. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

2 



Apesar dos avanços da Educação Ambiental em vários países, a aplicação dos 

princípios ecopedagógicos nas políticas públicas ainda é restrita. Predominam 

abordagens técnicas e fragmentadas, que não consideram as dimensões éticas e 

civilizatórias da crise ambiental (Boff, 2017; Costa; Loureiro, 2024). Essa lacuna 

reforça a necessidade de um referencial crítico e decolonial que una ecologia, educação 

e justiça social. 

Com base nesse diagnóstico, este artigo analisa políticas públicas de educação e 

meio ambiente em quatro países — Brasil, Cuba, Bolívia e Equador —, buscando 

identificar em que medida expressam uma práxis ecopedagógica libertadora. O objetivo 

é contribuir para a formulação de um marco teórico latino-americano de Ecopedagogia 

política, sustentado pela integração entre educação, justiça ecológica e o princípio do 

Bem Viver (sumak kawsay). 

O estudo, de natureza teórico-reflexiva e documental, fundamenta-se em autores 

como Freire (1970; 1996), Gadotti (2000; 2012), Leff (2019), Boff (2017) e Santos 

(2018). Demonstra-se que a Ecopedagogia vai além da Educação Ambiental tradicional, 

configurando-se como um projeto político e cultural de reconstrução da educação 

pública latino-americana, guiado por valores de interdependência, solidariedade e 

cuidado com a vida. 

METODOLOGIA 

A pesquisa adota uma abordagem qualitativa, de caráter teórico-reflexivo e 

comparativo, fundamentada na pedagogia freireana e nas epistemologias do Sul (Freire, 

1997; Santos, 2018; Walsh, 2010). O estudo desenvolve-se como análise documental e 

bibliográfica, orientada pela análise de conteúdo temática (Bardin, 2016), buscando 

compreender como distintas racionalidades político-pedagógicas latino-americanas 

articulam educação, ecologia e emancipação social. 

Foram examinados documentos legais, planos e políticas públicas de educação 

ambiental de quatro países — Brasil, Cuba, Bolívia e Equador — selecionados por 

expressarem modelos complementares de integração entre educação, ecologia e 

decolonialidade. As fontes primárias foram complementadas por literatura acadêmica 

recente sobre Ecopedagogia, Educação Ambiental Crítica e interculturalidade, 

privilegiando autores latino-americanos contemporâneos. 

A análise concentrou-se em quatro categorias interpretativas: 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

3 



(a) dimensão emancipatória da Ecopedagogia; 

(b) integração entre políticas públicas e práticas educativas; 

(c) diálogo entre saberes tradicionais e epistemologias críticas; e 

(d) ética ecológica e justiça socioambiental. 

Reconhece-se o caráter teórico e interpretativo da pesquisa, que não busca 

comprovação empírica, mas a compreensão crítica e comparativa de experiências e 

marcos políticos como expressões de racionalidades civilizatórias distintas. Essa 

perspectiva permite articular educação, ética e ecologia como fundamentos de uma 

Ecopedagogia latino-americana orientada pela práxis libertadora e pela sustentabilidade 

integral.  

FUNDAMENTOS DA ECOPEDAGOGIA E DA LIBERTAÇÃO ECOLÓGICA 

A Ecopedagogia surgiu como um desdobramento crítico da Educação Ambiental 

e da Pedagogia da Libertação. Ela une dimensões éticas, políticas e sociais diante da 

crise ambiental e civilizatória. Embora tenha se espalhado pelo mundo a partir das obras 

de Moacir Gadotti e da Carta da Terra, suas raízes estão na América Latina e no 

pensamento libertador de Paulo Freire e da Educação Popular (Freire, 1996; 2000; 

Gadotti, 2000; 2009). 

Desde o início, a Ecopedagogia se apresenta como um projeto político e 

educativo que busca transformar a relação entre pessoas, natureza e conhecimento. Para 

Freire (1996), educar é um ato político e ético que forma consciências críticas. A 

Ecopedagogia amplia essa ideia ao incluir a conscientização ecológica, reconhecendo as 

formas de exploração da natureza e da vida (Gadotti, 2009). 

Autores como Enrique Leff e Augusto Ángel Maya mostram que essa pedagogia 

surge num contexto de crise civilizatória, marcada pelos limites do modelo moderno de 

desenvolvimento (Ángel Maya, 2003; Leff, 2006; 2010). Leff propõe uma racionalidade 

ambiental que una ciência, ética e saberes tradicionais — uma “revolução epistêmica” 

rumo à sustentabilidade (Leff, 2010). Assim, a Ecopedagogia não é só uma forma de 

ensinar, mas também uma maneira de pensar e viver no mundo. 

O diálogo entre Paulo Freire e Enrique Leff mostra a Ecopedagogia como uma 

pedagogia ecológica da libertação. Essa proposta rompe com a lógica de dominação da 

natureza e busca restabelecer a conexão entre humanos e Terra. Segundo Leonardo Boff 

(2017), essa separação está na raiz da crise ecológica e espiritual. A “ética do cuidado” 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

4 



que ele propõe se aproxima da pedagogia freireana, mostrando que cuidar também é um 

ato de libertação (Boff, 2017; Setúbal, 2010). 

No campo político, a Ecopedagogia propõe uma educação ambiental crítica e 

decolonial. Para Walsh e Svampa, compreender a educação latino-americana significa 

reconhecer sua história de colonização e resistência (Svampa, 2022; Walsh, 2010; 

2018). Por isso, a Ecopedagogia busca valorizar saberes locais, comunitários e 

ancestrais. 

As pedagogias decoloniais latino-americanas têm incorporado saberes indígenas, 

afrodescendentes e feminismos comunitários como base para uma educação 

transformadora (Castañeda-Peña; Méndez-Rivera, 2022; Quiroga, 2023). Isso amplia a 

Ecopedagogia, valorizando dimensões afetivas, espirituais e territoriais da 

aprendizagem. A escola se torna um espaço de resistência e reconstrução da relação 

entre humanidade e natureza. 

Walsh (2010; 2018) defende uma interculturalidade crítica, que vá além da 

simples convivência e promova um diálogo verdadeiro entre culturas e modos de vida. 

Assim, a Ecopedagogia atua como um projeto de justiça cognitiva e ecológica, 

questionando a hierarquia entre ciência e tradição e propondo uma educação conectada 

ao território e à espiritualidade. 

Fernando González Rey (2000; 2005) destaca a importância da dimensão 

subjetiva nesse processo. Para ele, a educação não transmite só informações: ela 

constrói sentidos e vínculos com o mundo natural e social. A Ecopedagogia, assim, 

articula indivíduo, comunidade e natureza com responsabilidade compartilhada pela 

vida. 

Como prática libertadora, a Ecopedagogia une pensamento crítico, ética 

ecológica e ação transformadora. Paulo Freire (1979) descreve a práxis como união 

entre reflexão e ação para mudar o mundo. No campo ecológico, libertar-se também 

significa libertar a natureza (Gadotti, 2009; Leff, 2010; Loureiro, 2005). Orlando Fals 

Borda (1987) reforça essa ideia ao defender uma pesquisa participativa, construída junto 

com as comunidades. 

Hugo Assmann e Franz Hinkelammert (1989) falam sobre a “ética da vida”, que 

se opõe à lógica da exploração e destruição. Essa visão se aproxima do Bem Viver, 

filosofia presente nas constituições do Equador e da Bolívia (Acosta, 2012), que 

defende uma convivência harmônica entre seres humanos e natureza. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

5 



A Ecopedagogia pode ser entendida, portanto, como uma educação voltada ao 

Bem Viver. Ela valoriza comunidade, reciprocidade e justiça ecológica. Como diz 

Gadotti (2020), trata-se de uma pedagogia da esperança ativa, que reconhece os limites 

do planeta e aposta na solidariedade e no cuidado com a vida. 

Seus fundamentos se organizam em três eixos principais: 

1.​ Epistemológico: crítica à racionalidade moderna e valorização das epistemologias 

do Sul (Santos, 2018); 

2.​ Ético-político: pedagogia da libertação e ética do cuidado (Boff, 2017; Setúbal, 

2010); 

3.​ Pedagógico: práxis crítica e participativa (Fals Borda, 1987; Freire, 1979; Gadotti, 

2009), que reconhece a educação como instrumento de transformação social e 

ecológica. 

Assim, a Ecopedagogia se consolida como um projeto político e pedagógico 

latino-americano que articula libertação, decolonialidade e sustentabilidade, nascido das 

resistências dos povos e da necessidade de reconstruir a educação como prática 

ecológica da liberdade. 

 

ECOPEDAGOGIA E POLÍTICAS PÚBLICAS NA AMÉRICA LATINA 

As políticas públicas de educação na América Latina revelam um embate entre 

dois projetos de sociedade. De um lado, o paradigma neoliberal, que enxerga a natureza 

como recurso econômico e a educação como treinamento para o mercado. De outro, o 

paradigma ecopedagógico, que defende uma nova forma de viver, com consciência 

ecológica e responsabilidade coletiva (Capri; Baptista, 2024; Leff, 2010; Gadotti, 2000). 

Em países como Bolívia e Equador, onde convivem tensões entre extrativismo e 

modos de vida sustentáveis, a educação torna-se estratégica para repensar o 

desenvolvimento a partir de uma ética ecológica pós-extrativista (Carpio; Ullán, 2021; 

Svampa, 2022). A Ecopedagogia atua como ponte entre políticas públicas, saberes 

tradicionais e práticas comunitárias de sustentabilidade. Inspirada em Paulo Freire, nas 

pedagogias libertárias, comunitárias e decoloniais, ela entende a educação como um 

campo de disputa política que define projetos de sociedade (Dussel, 2011; Escobar, 

2014; Fals Borda, 2009; Quijano, 2005; Walsh, 2018). 

 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

6 



Cuba: educação integral e ética socialista da natureza 

Em Cuba, a educação ambiental está ligada à formação integral e à consciência 

social, herança de José Martí e da ideia de união entre ser humano e natureza (Araújo; 

Hernandez; Fagundo, 2024). Desde a “Tesis y Estrategia Nacional de Educación 

Ambiental” (1997), o país desenvolve políticas que valorizam a escola comunitária, a 

participação popular e o cuidado coletivo (García; Pérez; Rodríguez, 2021; González 

Rey, 1997). 

Essa abordagem busca formar cidadãos críticos, solidários e ambientalmente 

responsáveis (Abreu; Estevez; Serrano, 2020). A Ecopedagogia em Cuba não é um 

programa isolado, mas parte de um projeto amplo que integra educação, ética ambiental 

e ação política. De acordo com González Rey (2000), a consciência ecológica nasce da 

experiência coletiva e do diálogo com o território. 

 

Bolívia: interculturalidade, descolonização e o “Vivir Bien” 

Na Bolívia, a educação ecológica tem forte base decolonial. A Lei de Educação 

“Avelino Siñani y Elizardo Pérez” (2010) estabelece o Vivir Bien (Suma Qamaña) como 

princípio da educação pública, articulando cosmovisões indígenas, justiça social e 

sustentabilidade (Albó, 2007; Quispe, 2011). 

Para Albó (2019), o Vivir Bien não é só um ideal, mas um projeto político que 

valoriza saberes comunitários e reciprocidade ecológica. Essa visão dialoga com Fals 

Borda (2009) e Zemelman (2010, 2015), que defendem uma pedagogia construída a 

partir da experiência viva dos povos. 

A política educacional boliviana reconhece a diversidade cultural e espiritual e 

se tornou referência em Ecopedagogia intercultural. Ainda enfrenta desafios, como 

transformar seus princípios constitucionais em práticas escolares reais. Nesse sentido, a 

Ecopedagogia tem papel central: transformar valores em experiências pedagógicas 

emancipatórias. 

 

Equador: Buen Vivir e sustentabilidade com equidade 

No Equador, a inclusão do Buen Vivir (Sumak Kawsay) na Constituição de 2008 

foi um marco na relação entre educação, Estado e natureza. A Lei Orgânica de 

Educação Intercultural (Loei, 2011) incorporou esses princípios e abriu espaço para uma 

educação crítica e comunitária (Acosta, 2012; Garcés; Araújo, 2017; Walsh, 2010). 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

7 



Walsh (2018) e Acosta (2012) afirmam que o Buen Vivir valoriza a harmonia 

entre os seres e a justiça entre gerações, formando cidadãos para a cooperação, não para 

a competição. Essa ideia está em sintonia com Paulo Freire e sua pedagogia libertadora. 

Escobar (2014) alerta que, se não houver mudanças nos currículos e nas práticas 

pedagógicas, o Buen Vivir corre o risco de virar apenas um discurso. A Ecopedagogia 

surge como alternativa crítica, ajudando a transformar o ideal do Buen Vivir em ação 

concreta. 

 

Brasil: da Educação Ambiental Crítica à Ecopedagogia freireana 

No Brasil, a Educação Ambiental Crítica se consolidou como espaço de 

resistência e criação. Desde a Política Nacional de Educação Ambiental (Lei nº 

9.795/1999), ela integra dimensões ecológicas, sociais e éticas. Autores como Carvalho 

(2012), Gadotti (2000; 2009) e Brandão (2006) destacam que a EA crítica e a 

Ecopedagogia compartilham a defesa de uma educação participativa e emancipatória. 

Apesar disso, o país ainda vive tensões entre a mercantilização da educação e 

práticas transformadoras construídas em comunidades e movimentos sociais. 

Experiências como escolas do campo, universidades da floresta e coletivos de educação 

ambiental mostram alternativas vivas de Ecopedagogia (Santos, 2018). 

Nesse contexto, a Ecopedagogia cumpre dois papéis: denunciar os impactos do 

modelo neoliberal e propor caminhos para reconstruir práticas educativas baseadas na 

pedagogia freireana, na ética do cuidado (Boff, 2017; Setúbal, 2010) e na racionalidade 

ambiental (Leff, 2010). 

Assim, o caso brasileiro mostra que a Ecopedagogia é mais que um conceito 

teórico — é uma prática social e política que nasce dos territórios e das experiências 

coletivas, usando a educação pública como ferramenta de transformação ecológica e 

emancipadora.  

A tabela a seguir sistematiza essas convergências e especificidades, permitindo 

visualizar como cada experiência nacional traduz a Ecopedagogia em práticas 

político-pedagógicas distintas, bem como os desafios que ainda limitam sua 

consolidação regional. 

 

 

 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

8 



Tabela 1: Síntese comparativa das políticas ecopedagógicas latino-americanas. 
País Cuba Bolívia Equador Brasil 

Base filosófica e 
pedagógica 

Humanismo 
socialista e ética 
da solidariedade; 
influência 
freireana 

Cosmovisão 
andina do Vivir 
Bien e pedagogia 
descolonizadora 

Buen Vivir e 
interculturalidade 
crítica 

Educação 
ambiental crítica e 
ecopedagogia 
freireana 

Marcos legais e 
políticos 

Tesis y Estrategia 
Nacional de 
Educación 
Ambiental (1997); 
Programa de 
Educación 
Integral 
Ambiental 

Ley Avelino Siñani 
y Elizardo Pérez 
(2010) 

Constituição 
(2008); Ley 
Orgánica de 
Educación 
Intercultural – 
LOEI (2011) 

Política Nacional 
de Educação 
Ambiental (Lei nº 
9.795/1999); 
Agenda 21 
Escolar 

Autores e 
referências 
principais 

José Martí; Paulo 
Freire; Fernando 
González Rey 

Xavier Albó; Fals 
Borda; Hugo 
Zemelman; Félix 
Quispe 

Alberto Acosta; 
Catherine Walsh; 
Arturo Escobar; 
Enrique Dussel 

Moacir Gadotti; 
Leonardo Boff; 
Isabel Carvalho; 
Boaventura de 
Sousa Santos 

Características 
ecopedagógicas 

Educação integral, 
comunitária e 
ética; integração 
entre ciência e 
valores humanos 

Interculturalidade 
ecológica; 
educação 
comunitária; 
descolonização do 
saber 

Diálogo de 
saberes; 
sustentabilidade 
com equidade; 
ética da 
convivência 

Educação popular 
e ecológica; ética 
do cuidado; 
racionalidade 
ambiental 

Desafios atuais 

Atualização 
curricular e 
limitação de 
recursos materiais 

Aplicação prática 
nas escolas e 
formação docente 

Evitar a 
apropriação 
política e o 
esvaziamento 
curricular do Buen 
Vivir 

Descontinuidade 
política e avanço 
do neoliberalismo 
educacional 

Fonte: Elaborado pela autora (2025). 

 

A análise revela que Cuba e Brasil enfatizam a dimensão ética e comunitária da 

Ecopedagogia, enquanto Bolívia e Equador priorizam sua base intercultural e 

constitucional. Essa diversidade demonstra que a Ecopedagogia latino-americana não é 

um modelo único, mas um horizonte comum de emancipação ecológica, adaptado às 

realidades políticas e culturais de cada país. 

Apesar das diferenças, há convergências estruturais: em todos, educação, 

ecologia e emancipação aparecem como dimensões inseparáveis. A Ecopedagogia atua 

como ponte intercultural, unindo saberes tradicionais, políticas públicas e práticas 

pedagógicas. Assim, Cuba destaca a solidariedade comunitária; Bolívia e Equador, as 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

9 



cosmovisões indígenas e epistemologias do Sul; e o Brasil, o legado freireano da 

educação crítica e da esperança. 

Essas experiências formam um mapa pedagógico do Sul Global, onde a 

educação se consolida como instrumento de reconstrução ecológica, descolonização do 

saber e integração solidária.​

​ Mais do que uma tendência teórica, a Ecopedagogia latino-americana é um 

projeto político e civilizatório que propõe um novo pacto educativo com a Terra, 

reafirmando a América Latina como território de invenção ética, estética e 

epistemológica diante da crise planetária. 

 

PROPOSTA DE UM MARCO TEÓRICO ECOPEDAGÓGICO 

LATINO-AMERICANO 

A América Latina vive um momento de redefinição de seus paradigmas 

civilizatórios. As crises ecológicas, a desigualdade social e a mercantilização da vida 

desafiam os sistemas educacionais e os modos de produção do conhecimento. Para Leff 

(2010), o esgotamento da racionalidade moderna exige uma nova racionalidade 

ambiental, capaz de restabelecer o sentido ético, simbólico e comunitário da vida. 

É nesse contexto que a Ecopedagogia latino-americana se afirma como projeto 

político e epistemológico voltado à reconstrução das relações entre ser humano, 

natureza e sociedade. Inspirada nas pedagogias da libertação (Dussel, 2011; Freire, 

2000), nas epistemologias do Sul (Santos, 2018) e nas ontologias relacionais indígenas e 

afro-latino-americanas (Acosta, 2012; Quispe, 2011; Walsh, 2018), a Ecopedagogia 

propõe superar o dualismo moderno entre natureza e cultura, razão e emoção, corpo e 

território. 

Mais do que um campo temático, trata-se de uma nova gramática da educação, 

na qual aprender significa participar da coevolução entre a Terra e a humanidade. Para 

Gutiérrez e Prado (2015), é uma “pedagogia do planeta”; e, segundo Gadotti (2009), 

uma “educação política da sustentabilidade”. Ambas as visões reforçam que educar é 

um ato ecológico e ético-político, voltado à emancipação dos povos e à continuidade da 

vida. 

Construir um marco teórico ecopedagógico latino-americano implica reconhecer 

o continente como produtor de pensamento original, e não apenas receptor de teorias 

externas. Dussel (2011) e Fals Borda (2009) lembram que pensar desde a América 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

10 



Latina é pensar a partir da exterioridade, das feridas coloniais e das resistências 

históricas. Essa perspectiva desloca o olhar eurocêntrico e reafirma a região como 

espaço de criação teórica e prática transformadora. 

A Ecopedagogia articula três dimensões principais: epistemológica, 

ético-política e pedagógica. No campo epistemológico, dialoga com as epistemologias 

do Sul (Santos, 2018) e o pensamento decolonial (Quijano, 2000; Walsh, 2010), 

denunciando o monoculturalismo do saber e propondo uma ecologia dos saberes que 

une conhecimento científico, saberes comunitários e espiritualidade. Illich (1976) e Fals 

Borda (2009) anteciparam essa crítica ao mostrar que a educação moderna reproduz 

dependência e epistemicídio. A Ecopedagogia rompe com essa lógica ao propor práticas 

de coaprendizagem e investigação-ação participativa, nas quais o conhecimento é 

construído com as comunidades. 

Na dimensão ético-política, a Ecopedagogia defende a libertação ecológica como 

princípio de justiça social e ambiental. Para Freire (2000), educar é um ato político de 

humanização; Boff (2017) amplia essa ideia ao propor uma ética do cuidado, baseada na 

interdependência entre todos os seres. Libertar-se, nesse horizonte, significa 

descolonizar o pensamento, o consumo e o modo de viver. 

Essa libertação tem se concretizado em práticas de educação popular ambiental 

no Brasil (Layrargues; Lima, 2014; Loureiro, 2005; 2012), em experiências socialistas e 

comunitárias em Cuba (García; Pérez; Milián, 2021; Jiménez Guethón; Verdecia 

Carballo, 2021; Moreno, 2022) e em processos interculturais na Bolívia e no Equador 

(Albó, 2003; Paredes, 2010; Perino, 2022). Em todos esses casos, a Ecopedagogia atua 

como ponte entre teoria crítica e movimento social, articulando educação e 

transformação política. 

Por fim, a dimensão pedagógica e cultural destaca a importância da 

subjetividade e do afeto na formação ecológica. González Rey (2000) defende que a 

consciência ambiental nasce de processos simbólicos e afetivos que dão novo sentido à 

existência. Paredes (2010), a partir do feminismo comunitário andino, entende o 

cuidado como prática coletiva e insurgente. Assim, a Ecopedagogia combina crítica e 

sensibilidade, articulando razão e emoção, política e ternura — o que Gadotti (2009) 

chama de “ternura planetária”. 

A Ecopedagogia latino-americana, portanto, se consolida como referência 

teórica e prática que une libertação, cuidado e diversidade. Propõe uma educação capaz 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

11 



de repolitizar a sustentabilidade, religar humanidade e Terra e transformar a esperança 

em ação, convertendo o conhecimento em cuidado compartilhado. 

A síntese a seguir apresenta as principais dimensões da Ecopedagogia 

latino-americana — epistemológica, ético-política, pedagógica, estético-espiritual e 

sociopolítica —, relacionando autores, conceitos e aplicações práticas. Mais do que 

resumir o marco teórico, o quadro aponta caminhos para políticas públicas, currículos e 

práticas docentes inspiradas nessa perspectiva. 

Tabela 2: Síntese teórico-operacional ampliada 
Dimensão Autores/Referências Conceitos centrais Implicações práticas 

Epistemológica 

Leff (2010), Santos (2018), 
Walsh (2018), Fals Borda 
(2009), Zemelman (2005), 

Illich (1976) 

Ecologia dos saberes; 
descolonização do 

conhecimento; 
pesquisa participativa 

Currículos interculturais e 
territoriais; incentivo à 

ciência cidadã e ao 
conhecimento comunitário 

Ético-política 

Freire (2000), Dussel (2011), 
Boff (2017), Gutiérrez & 
Prado (2015), Montero 
(1984), Quijano (2000) 

Ética do cuidado; 
libertação ecológica; 

justiça ambiental; 
cidadania planetária 

Reformas educacionais 
baseadas na ética do cuidado 
e na justiça socioambiental; 
fortalecimento da EA crítica 

Pedagógica 
Gadotti (2009), Freire (2000) 

Loureiro (2012), Paredes 
(2010), Albó (2003) 

Educação popular 
ecológica; práxis 

libertadora; pedagogia 
dialógica; feminismo 

comunitário 

Formação docente crítica; 
metodologias participativas e 

comunitárias; valorização 
dos saberes locais 

Estético-espirit
ual 

Boff (2017), Freire (1997), 
González Rey (2000), 

Escobar (2016), Acosta 
(2012), Gudynas (2011) 

Reencantamento do 
mundo; espiritualidade 
ecológica; Bem Viver; 

ética da 
interdependência 

Educação sensível e integral; 
integração entre arte, 

espiritualidade e natureza 

Sociopolítica-re
gional 

Leff (2019), Svampa (2020), 
Santos (2018), Dávalos 
(2011), Albó & Suvelza 

(2007) 

Integração 
latino-americana; 
pós-extrativismo; 

soberania pedagógica; 
epistemologias do 

território 

Cooperação regional; redes 
latino-americanas de 

educação ambiental crítica 

Fonte: Elaborado pela autora (2025). 

 

Essa síntese mostra que a Ecopedagogia latino-americana integra teoria crítica e 

prática comunitária, superando a separação entre pensar e agir. Em vez de um modelo 

único, propõe uma teia de experiências guiadas pela justiça ecológica e pela libertação 

do saber. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

12 



Na perspectiva latino-americana, a Ecopedagogia vai além de uma metodologia: 

é uma proposta educativa contra-hegemônica. Como afirma Dussel (2011), libertar-se é 

criar uma nova ética que redefine o lugar da humanidade na Terra. 

Svampa (2020) destaca que a região vive uma “encruzilhada ecossocial”, 

marcada pelo esgotamento do extrativismo e pelo fortalecimento de movimentos 

socioambientais populares. A Ecopedagogia oferece a esses movimentos uma base 

educativa e simbólica para unir resistência local e transformação global. 

Mais que uniformizar práticas, a Ecopedagogia busca conectar projetos de vida 

sustentados por princípios comuns — Bem Viver, soberania dos povos, justiça ecológica 

e convivência intercultural. 

Assim, ela se apresenta como uma educação da esperança (Freire, 1992), capaz 

de transformar a crise em potência criadora. Educar, nesse horizonte, é preparar a 

transição do antropoceno ao bioceno (Boff, 2025), colocando a vida — e não o lucro — 

no centro do projeto civilizatório. 

CONCLUSÃO 

A construção de um marco teórico ecopedagógico latino-americano vai além da 

criação de uma nova categoria educacional. Representa um gesto político e 

epistemológico de reconstrução do sentido da educação diante da crise civilizatória 

contemporânea. A Ecopedagogia latino-americana surge como resposta ética e espiritual 

ao esgotamento do modelo moderno-ocidental, que separou o humano da natureza e 

transformou a Terra em mercadoria. 

Com base em autores como Freire (1997), Leff (2009), Boff (2025), Dussel 

(2011) e Walsh (2010), entende-se a Ecopedagogia como um projeto de libertação 

integral — da mente, da terra e da sociedade — articulado em três dimensões principais: 

epistemológica, ético-política e pedagógico-espiritual. Essas dimensões expressam a 

riqueza e a pluralidade do pensamento latino-americano, que integra crítica social, 

espiritualidade e compromisso comunitário. 

A dimensão epistemológica propõe romper o monopólio do saber científico e 

valorizar as ecologias de conhecimento oriundas de práticas comunitárias, indígenas e 

afrodescendentes. Essa perspectiva busca superar o epistemicídio e o colonialismo 

cognitivo, reconhecendo a legitimidade dos saberes locais (Santos, 2018). 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

13 



Na dimensão ético-política, a Ecopedagogia recoloca a educação como espaço 

de luta por justiça socioambiental, afirmando que não há sustentabilidade sem equidade, 

democracia e descolonização (Leff, 2009; Svampa, 2022). Nessa perspectiva, educar é 

um ato político de humanização (Freire, 1997) e de cuidado, entendido como princípio 

de interdependência entre todos os seres (Boff, 2025). Trata-se de uma educação 

emancipadora, voltada à solidariedade e à autonomia frente à lógica extrativista e 

consumista que marca o continente. 

A dimensão pedagógica e espiritual traduz esses princípios em práticas 

concretas, com metodologias dialógicas e participativas que valorizam o território, a 

experiência e o protagonismo dos sujeitos (Gadotti, 2000). Mais do que ser ensinada, a 

Ecopedagogia é vivida, pois reconecta o aprender ao sentir e o saber ao cuidar. Em 

diálogo com o Sumak Kawsay e o Bem Viver, propõe uma espiritualidade plural e laica, 

centrada na comunhão com a Terra (Boff, 2025), capaz de responder à crise ambiental e 

à crise de sentido das sociedades contemporâneas. 

Ao articular esses eixos, a Ecopedagogia latino-americana se afirma como 

caminho educativo para a transição civilizatória, oferecendo um horizonte alternativo ao 

progresso linear e antropocêntrico. Seu marco teórico inspira políticas públicas 

integradas, pautadas pela interculturalidade crítica, pela economia solidária e pelo 

pós-extrativismo (Carniatto; Pereira; Gonzalez, 2025). 

Como lembra Dussel (2011), pensar desde a América Latina é pensar desde a 

exterioridade, das feridas e resistências históricas. Nessa direção, o pensamento 

ecopedagógico reafirma a região como laboratório civilizatório e fonte de 

epistemologias plurais, que unem justiça climática, cuidado e comunalidade (Capri; 

Baptista, 2024). 

Conclui-se que a Ecopedagogia latino-americana é mais do que uma pedagogia 

ambiental: é um projeto de mundo, que integra razão e sensibilidade, ciência e 

ancestralidade. Educar para a vida, com a vida e pela vida significa reconstruir as bases 

éticas e espirituais de uma civilização ecológica, transformando a esperança em método 

e a educação em um ato de semear futuros possíveis no coração da Terra. 

REFERÊNCIAS  

ABREU, Ismael S.; ESTÉVEZ, Norma D. L.; SERRANO, Lídice C. El 
perfeccionamiento de la educación ambiental en el Sistema Nacional de Educación 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

14 



como política pública en Cuba. Cub@: Medio Ambiente y Desarrollo, v. 20, n. 38, 
2020. 
 
ACOSTA, Alberto. Buen Vivir Sumak Kawsay: una oportunidad para imaginar otros 
mundos. Quito: Abya-Yala, 2012. 
 
ALBÓ, Xavier. Niños alegres, libres, expresivos: La audacia de la educación 
intercultural bilingüe en Bolivia. CIPCA, 2003. 
 
ALBÓ, Xavier; SUVELZA, F. X. B. Por una Bolivia plurinacional e intercultural 
con autonomías. PNUD, IDH, 2007. 
 
ALBÓ, Xavier. Suma qamaña or living well together: a contribution to biocultural 
conservation. In: From biocultural homogenization to biocultural conservation. Cham: 
Springer International Publishing, 2019. p. 333-342. 
 
ÁNGEL MAYA, Augusto. Desarrollo sostenible o cambio cultural. Universidad 
Autónoma de Occidente, 2003. 
 
ARAUJO, Elking R.; GARCÉS, Veronica M. Alcances de la LOEI de la República 
del Ecuador (2011) en materia de necesidades educativas especiales: un estudio de 
caso asociado a discapacidad visual. Revista de la Pontificia Universidad Católica del 
Ecuador, 2017–2018. DOI: 10.26807/revpuce.v0i0.104.  
 
ARROYO, Miguel G. Ofício de mestre: imagens e autoimagens. Petrópolis: Vozes, 
2011. 
 
ASSMANN, Hugo; HINKELAMMERT, Franz J. A idolatria do mercado. Petrópolis: 
Vozes, 1989. 
 
BOLÍVIA. Ministerio de Educación. Ley de la Educación “Avelino Siñani - Elizardo 
Pérez” Nº 070. La Paz, 2010. Disponível em: 
https://biblioteca.minedu.gob.bo/biblio/book/58288. Acesso em: 30 de setembro de 
2025. 
 
BOFF, Leonardo. Saber cuidar: ética do humano-compaixão pela Terra. Petrópolis: 
Vozes, 2017. 
 
BOFF, Leonardo. Sustentabilidade e cuidado: como assegurar o futuro da vida. São 
Paulo: Contracorrente, 2025. 
 
BRANDÃO, Carlos R. O que é educação popular. São Paulo: Brasiliense, 2006. 
 
CAPRI, Débora.; BAPTISTA, Vinicius. F. The dilemma of neo-extractivism in 
Bolivia: tensions between Buen Vivir and the primary-export model. Sustainability 
in Debate, v. 15, n. 2, p. 60–78, 2024. 
 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

15 

https://biblioteca.minedu.gob.bo/biblio/book/58288.


CARPIO BENALCÁZAR, Patricio.; ULLÁN DE LA ROSA, Francisco. J. The 
institutionalized Buen Vivir: a new hegemonic political paradigm for Ecuador. 
Revista Brasileira de Política Internacional, v. 64, n. 1, 2021. 
 
CARNIATTO, Irene.; PEREIRA, Vilmar A.; GONZALEZ, Aline C. Educação 
Ambiental Climática e Perspectiva das Redes frente aos Desafios na América 
Latina e Caribe. Revista Brasileira de Educação Ambiental, v. 20, n. 2, p. 1–15, 2025. 
 
CARVALHO, Isabel C. M.. Educação ambiental: a formação do sujeito ecológico. 
São Paulo: Cortez, 2012. 
 
CASTAÑEDA-PEÑA, Harold.; MÉNDEZ-RIVERA, Pilar. Engaging in Decolonial 
Pedagogizations at a Colombian Doctoral Teacher Education Program. Íkala, 
Revista de Lenguaje y Cultura, v. 27, n. 3, p. 563–583, 2022. 
 
COSTA, César A.; LOUREIRO, Carlos F. Educação Ambiental crítica e conflitos 
ambientais: reflexões à luz da América Latina. Revista e-Curriculum, v. 22, 2024. 
 
DA SILVA ARAÚJO, Sônia M.; HERNÁNDEZ, Oscar A. P.; FAGUNDO, Dainerys N. 
A concepção de educação popular em José Martí e Paulo Freire: um encontro 
entre Cuba e Brasil. 2024. 
 
DE SOUSA SANTOS, Boaventura. O fim do império cognitivo: a afirmação das 
epistemologias do Sul. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 
 
DUSSEL, Enrique. Filosofía de la liberación. México: Siglo XXI, 2011. 
 
EQUADOR. Asamblea Nacional. Ley Orgánica de Educación Intercultural (LOEI). 
Quito, 2011. Disponível em: 
https://siteal.iiep.unesco.org/bdnp/266/ley-organica-educacion-intercultural-loei. Acesso 
em: 30 de setembro de 2025. 
 
ESCOBAR, Arturo. Sentipensar con la Tierra: Nuevas lecturas sobre desarrollo, 
territorio y diferencia. Medellín: Ediciones UNAULA, 2014. 
 
FALS BORDA, Orlando. Una sociología sentipensante para América Latina. 
Bogotá: Siglo del Hombre Editores, 2009. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a Pedagogia do 
oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2014. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 60. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2020. 
 
GADOTTI, Moacir. Educar para a sustentabilidade: uma contribuição à década da 
educação para o desenvolvimento sustentável. São Paulo: Instituto Paulo Freire, 
2008. 
 
GADOTTI, Moacir. Pedagogia da Terra. São Paulo: Cortez, 2000. 
 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

16 

https://siteal.iiep.unesco.org/bdnp/266/ley-organica-educacion-intercultural-loei.


GARCÍA, Caridad. P.; PÉREZ, Jesús. J.; RODRÍGUEZ MILÁN, Ismael. de J. 
Educación técnica y profesional en Cuba: desafíos del socialismo. Trabalho 
Necessário, v. 19, n. 39, p. 15–35, 2021. Disponível em: 
https://edubase.sbu.unicamp.br/handle/EDUBASE/511. Acesso em: 30 de setembro de 
2025. 
 
GOMES, Marquiana. F. V. B.; HORN, Natali.; TEREZA, Guilherme. H. B. Educação 
para a Emergência Climática no Contexto do Desenvolvimento da Cidadania 
Territorial. Revista Brasileira de Educação Ambiental, v. 20, n. 1, p. 55–72, 2025. 
 
GONZÁLEZ REY, Fernando L. El lugar de las emociones en la constitución social 
de lo psíquico: El aporte de Vigotski. Educação & Sociedade, v. 21, p. 132-148, 2000. 
 
GONZÁLES REY, Fernando L. Epistemologia cualitativa: Sus implicaciones 
metodológicas. Psicol. rev., p. 13–32, 1997. 
 
GONZÁLEZ REY, Fernando L. Pesquisa qualitativa e subjetividade: os processos de 
construção da informação. Editora Pioneira Thomson Learning, 2005. 
 
GONZÁLEZ REY, Fernando L. El sujeto y la subjetividad en la psicología social: un 
enfoque histórico-cultural. Noveduc, 2011. 
 

 
GUTIÉRREZ, Francisco; PRADO, Cruz. Ecopedagogía y ciudadanía planetaria. 
México: Siglo XXI, 2015. 
 
HIPÓLITO RUIZ, Natalia; MARTÍNEZ MARTÍN, Irene. Diálogos entre el Buen 
Vivir, las Epistemologías del Sur, el feminismo decolonial y las pedagogías 
feministas. Estudios Avanzados, v. 35, p. 16–28, 2021. 
 
ILLICH, Ivan. Sociedade sem escolas. 5. ed. Petrópolis: Vozes, 1976. 
 
JIMÉNEZ GUETHÓN, Reynaldo. M.; VERDECIA CARBALLO, Enrique. Educación 
en Cuba: Criterios y experiencias desde las ciencias sociales. La Habana: 
Publicaciones Acuario; FLACSO, 2021. 
 
LAYRARGUES, Philippe P.; LIMA, Gustavo F. C. As macrotendências 
político-pedagógicas da educação ambiental brasileira. Ambiente & Sociedade, v. 
17, p. 23–40, 2014. 
 
LEFF, Enrique. Saber ambiental: sustentabilidade, racionalidade, complexidade, 
poder. Petrópolis: Vozes, 1998. 
 
LEFF, Enrique; CABRAL, Luis C.. Racionalidade ambiental: a reapropriação social 
da natureza. Petrópolis: Vozes, 2006. 
 
LOUREIRO, Carlos F. B. Educação Ambiental e Movimentos Sociais: reflexões e 
questões levantadas no GDP. Pesquisa em Educação Ambiental, v. 3, n. 1, p. 187–201, 
2008. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

17 

https://edubase.sbu.unicamp.br/handle/EDUBASE/511.


 
LOUREIRO, Carlos F. B. Complexidade e dialética: contribuições à práxis política e 
emancipatória em educação ambiental. Educação & Sociedade, v. 26, p. 1473–1494, 
2005. 
 
MONTERO, Maritza. La psicología comunitaria: orígenes, principios y 
fundamentos teóricos. Revista latinoamericana de psicología, v. 16, n. 3, p. 387–400, 
1984. 
 
MORENO, Rayza P. Modelo educomunicativo para adolescentes cubanos que viven 
en situaciones de vulnerabilidad social o manifiestan conductas desajustadas. 2022. 
Tese (Doutorado) – Universidad de La Habana. 
 
MORIN, Edgar. Os sete saberes necessários à educação do futuro. São Paulo: Cortez, 
2014. 
 
MUÑOZ, Luis P.; TITUS, Luis B. Trayectoria y desafíos de la Educación Popular en 
América Latina. Entrevista com Alfonso Torres Carrillo. Avances en Ciencias 
Sociales, n. 5, p. e11061673–e11061673, 2024. 
 
PAREDES, Julieta. Hilando fino desde el feminismo indígena comunitario. 
Aproximaciones críticas a las prácticas teóricas políticas del feminismo 
latinoamericano, v. 1, p. 117–120, 2010. 
 
PERINO, Elena. La educación intercultural bilingüe en Ecuador: Historia, 
discursos y prácticas cotidianas. Latin America Research Commons, 2022. 
 
PINEDA GÓMEZ, José A.; MUÑOZ MARTÍNEZ, Aurora S. Educación intercultural 
y el concepto de Buen Vivir buscando la armonía de la humanidad con la “Madre 
Tierra”. 2018. 
 
PNUD. Bajo Presión: Recalibrando el Futuro del Desarrollo en América Latina y 
el Caribe. Informe Regional sobre Desarrollo Humano 2025. Nova York: Naciones 
Unidas, 2025. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. 
Buenos Aires: CLACSO, 2005. 
 
QUIROGA, Gaston B. Decolonising non-violence: what Indigenous wisdom 
traditions contribute to non-violence teacher education. International Journal of 
Development Education and Global Learning, v. 15, n. 1, p. 41–58, 2023. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (orgs.). Epistemologias do 
Sul. Coimbra: Almedina, 2010. 
 
SETÚBAL, Hilana. C. R. O cuidado e a ética do cuidado: um diálogo entre 
Leonardo Boff, Carol Gilligan e Nel Noddings. Dissertação (Mestrado). 2010. 
 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

18 



SVAMPA, Maristella. Dilemas de la transición ecosocial desde América Latina. 
Buenos Aires: CLACSO, 2022. 
 
WALSH, Catherine. Pedagogías decoloniales. Tomo I: Prácticas insurgentes de 
resistir, (re) existir y (re) vivir. Quito: Abya-Yala, 2013. 
 
WALSH, Catherine et al. Interculturalidad y colonialidad del poder. Un 
pensamiento y posicionamiento “otro” desde la diferencia colonial. In: El giro 
decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. 
Buenos Aires: CLACSO, 2007. p. 47–62. 
 
ZEMELMAN, Hugo M. Epistemología crítica y crítica de la epistemología. 2013. 
 
ZEMELMAN, Hugo M.. Sujeto y subjetividad: la problemática de las alternativas 
como construcción posible. Polis. Revista Latinoamericana, n. 27, 2010. 
 
ZEMELMAN, Hugo M. Pensamiento y construcción de conocimiento histórico: una 
exigencia para el hacer futuro. El Ágora USB, v. 15, n. 2, p. 343–362, 2015. 
 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

19 


	Ecopedagogia latino-americana: políticas públicas, práxis libertadora e integração ecológica1 
	INTRODUÇÃO 
	METODOLOGIA 
	FUNDAMENTOS DA ECOPEDAGOGIA E DA LIBERTAÇÃO ECOLÓGICA 
	Cuba: educação integral e ética socialista da natureza 
	Bolívia: interculturalidade, descolonização e o “Vivir Bien” 
	Equador: Buen Vivir e sustentabilidade com equidade 
	No Equador, a inclusão do Buen Vivir (Sumak Kawsay) na Constituição de 2008 foi um marco na relação entre educação, Estado e natureza. A Lei Orgânica de Educação Intercultural (Loei, 2011) incorporou esses princípios e abriu espaço para uma educação crítica e comunitária (Acosta, 2012; Garcés; Araújo, 2017; Walsh, 2010). 
	Brasil: da Educação Ambiental Crítica à Ecopedagogia freireana 
	Tabela 2: Síntese teórico-operacional ampliada 

	CONCLUSÃO 
	REFERÊNCIAS  


