
 

 

 

Educação e Formação Humana no Antropoceno: um diálogo 
intercultural entre os paradigmas da ecoformação, da ecopedagogia e 

do bem viver1 

 

Catia Elaine Alves Constante 2 

Universidade do Extremo Sul Catarinense (UNESC) 
https://orcid.org/0009-0004-4402-7472 

 
Carlos Renato Carola 3 

Universidade do Extremo Sul Catarinense (UNESC) 
https://orcid.org/0000-0003-0073-9588 

 
 

Resumo: Este artigo resulta de uma tese de doutoramento de natureza teórica e bibliográfica. Seu 
objetivo geral é investigar os fundamentos epistemológicos da Ecoformação (origem europeia), da 
Ecopedagogia (raízes latino-americanas) e do Bem Viver (culturas indígenas de Abya Yala). Além disso, 
busca avaliar se esses paradigmas podem contribuir para uma formação humana com identidade 
intercultural e reconexão com a natureza, apresentando potencial educativo para enfrentar a crise 
ambiental desencadeada na era do Antropoceno. Neste recorte da pesquisa, explicitam-se as percepções 
da crise ambiental e as proposições de educação e formação humana em cada paradigma. Considera-se 
que os países do sul global constituem um ambiente profícuo para a discussão socioambiental, dada sua 
multiculturalidade, diversidade de povos e saberes ancestrais. A conclusão indica possibilidades de uma 
aliança intercultural e epistemológica, projetando um novo horizonte de vida e convivência entre os seres 
da Pachamama. 
Palavras-chave: Crise ambiental. Ecoformação. Ecopedagogia. Bem viver. Educação ambiental. 
 

​
Educación y Desarrollo Humano en el Antropoceno: un diálogo intercultural entre 

los paradigmas de la ecoformación, la ecopedagogía y el bienvivir 

Resumen: Este artículo es el resultado de una tesis doctoral teórica y bibliográfica, cuyo objetivo general 
es investigar los fundamentos epistemológicos de la Ecoformación (orígenes europeos), la Ecopedagogía 

3 Doutor em História pela Universidade de São Paulo; pós-doutorado pela Facultat de Magisteri de 
Universitat València (2016); mestre em História pela Universidade Federal de Santa Catarina; graduado 
em Pedagogia e especialista em História pela Universidade do Extremo Sul Catarinense (Unesc). 
Professor do Programa de Pós-Graduação em Educação e do Curso de História da Unesc. Líder do Grupo 
de Pesquisa em História Ambiental e Educação (GEPHAE), cadastrado no CNPq desde 2006. E-mail: 
crc@unesc.net  

2 Doutora (2025) e Mestre (2014) em Educação pela Universidade do Extremo Sul Catarinense (Unesc). 
Graduação em Licenciatura Plena em História (2001) também pela Universidade do Extremo Sul 
Catarinense (Unesc). Membro do Grupo de Pesquisa em História Ambiental e Educação (GEPHAE) e do 
Grupo de Pesquisa Interinstitucional Palavração, ambos cadastrados no CNPq. E-mail: 
catiaelainec@gmail.com  

1 Recebido em: 18/10/2025. Aprovado em: 06/12/2025. 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

1 

https://orcid.org/0009-0004-4402-7472
https://orcid.org/0000-0003-0073-9588
mailto:crc@unesc.net
mailto:catiaelainec@gmail.com


(raíces latinoamericanas) y el Buen Vivir (culturas indígenas de Abya Yala), así como evaluar si estos 
paradigmas pueden contribuir al desarrollo humano con identidad intercultural y reconexión con la 
naturaleza, ofreciendo potencial educativo para abordar la crisis ambiental desatada en el Antropoceno. 
Este fragmento de investigación explica las percepciones de la crisis ambiental y las propuestas de 
educación y desarrollo humano dentro de cada paradigma. Los países del sur global se consideran un 
entorno propicio para el debate socioambiental, dada su multiculturalidad, diversidad de pueblos y 
saberes ancestrales. La conclusión señala posibilidades de una alianza intercultural y epistemológica, 
proyectando un nuevo horizonte de vida y coexistencia entre los seres de la Pachamama. 
Palabras-clave: Crisis ambiental. Ecoformación. Ecopedagogía. Buen vivir. Educación ambiental. 
 
 

Education and Human Development in the Anthropocene: an intercultural 
dialogue between the paradigms of eco-training, eco-pedagogy and well-being 

Abstract: This article is the result of a theoretical and bibliographical doctoral thesis, whose overall 
objective is to investigate the epistemological foundations of Ecoformation (European origins), 
Ecopedagogy (Latin American roots), and Buen Vivir (Indigenous cultures of Abya Yala), as well as to 
assess whether these paradigms can contribute to human development with intercultural identity and 
reconnection with nature, offering educational potential to address the environmental crisis unleashed in 
the Anthropocene era. This research excerpt explains the perceptions of the environmental crisis and the 
proposals for education and human development within each paradigm. Countries of the global south are 
considered a fertile environment for socio-environmental discussion, given their multiculturalism, 
diversity of peoples, and ancestral knowledge. The conclusion indicates the possibilities of an 
intercultural and epistemological alliance, projecting a new horizon of life and coexistence among the 
beings of Pachamama. 
Keywords: Environmental crisis. Ecoformation. Ecopedagogy. Buen vivir. Environmental education. 
 

INTRODUÇÃO 

O Antropoceno, nova era geológica marcada pela ação humana (ou civilização 

moderna), confronta-nos com uma crise climática global sem precedentes. O aumento 

das temperaturas, a perda de biodiversidade e eventos climáticos extremos ameaçam a 

vida na Terra, exigindo uma reavaliação radical de nossos modos de vida e interação 

com o mundo. O modelo educacional predominante, antropocêntrico, fragmentado e 

subordinado ao mercado capitalista, contribuiu para essa crise ao priorizar o 

desenvolvimento técnico-científico e o crescimento econômico desvinculado de suas 

consequências socioambientais, dissociando o ser humano da natureza. 

Sabe-se que a educação é um processo permanente da condição humana e que 

ela está em todos os lugares. Longe de ser mera transmissão de informações, é um 

campo fértil para a cocriação de novas realidades e catalisador para a mudança de visão 

de mundo e para a formação humana ambiental que a crise climática demanda. Este 

artigo busca conhecer os potenciais de mudança em três paradigmas educacionais: 

Ecoformação, Ecopedagogia e Bem Viver. Busca identificar diferenças e proximidades 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

2 



que projetam caminhos para uma educação que investe em uma formação que convida 

crianças, jovens, adultos e idosos a se reconhecerem como sujeitos pertencentes ao 

mundo de Pachamama. 

De natureza teórica e bibliográfica, este artigo se mantém em um recorte 

temporal entre 1980 a 2023. Diante desse cenário de colapso global, nossa principal 

questão surge na intenção de pensar um paradigma de educação e formação humana 

para se libertar dos mecanismos de ilusão e alienação do mundo digital e da servidão 

tecnológica e voltar a se conectar com a vida na Terra. 

O objetivo geral deste estudo é analisar como as epistemologias da 

Ecoformação, da Ecopedagogia e do Bem Viver apresentam sua visão biocêntrica de 

mundo e sua compreensão planetária e cósmica da vida. Além disso, busca-se articular 

o potencial de transformação dessas epistemologias na educação diante da crise 

climática no Antropoceno. Para os objetivos específicos, buscou-se conceituar cada um 

desses fundamentos teóricos e seus princípios educacionais, sob a ótica do diálogo 

intercultural. A articulação entre essas epistemologias poderá sinalizar caminhos a uma 

educação ecológica, política e crítica aos desafios da crise climática. 

A perspectiva teórica articula as ferramentas da Educação Ambiental Crítica 

(EAC) com o Pensamento Decolonial e Intercultural. A EAC, desenvolvida por autores 

como Costa e Loureiro (2024), em Educação ambiental crítica e conflitos ambientais: 

reflexões à luz da América Latina, e inspirada em Paulo Freire, transcende a abordagem 

tradicional para ampliar a leitura crítica de mundo na educação ambiental. O 

Pensamento Decolonial e Intercultural é fundamentado nas ideias de Catherine Walsh 

(2013, 2012), presentes em Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, 

(re) existir y (re) vivir e em Interculturalidad y (de) colonialidad: Perspectivas críticas y 

políticas. Portanto, este trabalho visa construir um referencial para outras práticas 

educativas, engajadas com a justiça socioambiental e o futuro da vida no planeta. 

Assim, para transcender a modernidade/colonialidade, o estudo se baseia em 

Walsh (2013, 2012), que destaca o diálogo intercultural como essencial para integrar 

vozes e saberes historicamente silenciados. Complementarmente, a pesquisa incorpora 

saberes ancestrais indígenas (Krenak, 2020; Kopenawa; Albert, 2015; Potiguara, 2004) 

para oferecer uma perspectiva "outra" crucial para a educação, ilustrada pelo 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

3 



testemunho Yanomami de Davi Kopenawa (2015) contra a lógica predatória ocidental. 

Ao valorizar o Bem Viver como uma epistemologia alternativa enraizada nos saberes de 

Abya Yala, este trabalho contribui para uma pedagogia decolonial do saber e do poder, 

ampliando o diálogo e a inclusão de múltiplas perspectivas de conhecimento. 

O artigo está estruturado em quatro seções. Na primeira, aborda-se o problema 

da “crise ambiental/crise climática”, a motivação principal para o surgimento dos três 

paradigmas em estudos. Na segunda, explicitam-se os fundamentos epistemológicos da 

Ecoformação. Na terceira, são abordados os fundamentos da Ecopedagogia; e, por 

último, na quarta seção, o paradigma do Bem Viver.  

CRISE CLIMÁTICA, DEVASTAÇÃO AMBIENTAL E EDUCAÇÃO 

A emergência climática e a devastação ambiental configuram-se desafios 

prementes da contemporaneidade, exigindo uma análise aprofundada e posicionamentos 

contundentes de todas as esferas sociais. O presente artigo tem como ponto de partida e 

de chegada o enfrentamento da crise climática, dada a sua gravidade e as implicações 

para o futuro da vida no planeta. Não há mais espaço para negacionismos; a magnitude 

da situação impõe a urgência de ações coordenadas. Nesse contexto, torna-se essencial 

compreender como a educação pode contribuir para essa batalha. 

Os mais recentes relatórios do Painel Intergovernamental de Mudanças 

Climáticas (IPCC) têm ressaltado explicitamente a severidade do aquecimento global e 

das mudanças climáticas em curso. O alerta contundente dessa organização é 

sistematicamente corroborado por cientistas de diversas nações e pelas repetidas 

advertências da Organização das Nações Unidas (ONU) e de seus organismos, que 

alertam sobre as tragédias socioambientais já em andamento e as que serão inevitáveis 

caso o cenário atual persista. A preocupação com a linguagem técnica dos relatórios 

levou o IPCC a apresentar versões simplificadas, visando facilitar a compreensão e a 

tomada de decisões práticas por parte dos governos. 

O debate climático constitui um complexo campo de disputa política e 

ideológica no qual tanto cientistas quanto grandes corporações do mundo capitalista 

estão direta ou indiretamente envolvidos. Entre os protagonistas dessa “guerra” 

ideológica, destacam-se aqueles que negam e refutam a teoria do aquecimento global e a 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

4 



hipótese do Antropoceno. Em contrapartida, há os que, embora reconheçam os dados e 

as comprovações dos estudos do IPCC, adotam a perspectiva do desenvolvimento 

sustentável no âmbito da modernidade capitalista. 

O negacionismo é sustentado por mecanismos psicológicos que reforçam um 

obstáculo cognitivo, ou bloqueio mental, manifestando-se de diversas formas. O 

distanciamento ambiental e emocional, aliado a um desequilíbrio de informações e 

conhecimentos, contribui para a crença errônea de que essas realidades são 

demasiadamente longínquas ou que os custos da mudança ameaçam os confortos 

estabelecidos. De acordo com Marques Filho (2018), o autoengano é um mecanismo de 

defesa utilizado para lidar com situações desconfortáveis.  

 
Esse gênero de autonarrativa, também chamado autoengano, consiste em 
aceitar como verdadeira uma informação que desejamos que seja verdadeira, 
ainda que possamos admitir, num outro nível da consciência, que ela possa 
ser falsa […] a ilusão de que a bala de prata da tecnologia chegará na última 
hora em nosso socorro, resolvendo inclusive os problemas que ela mesma 
tem criado ou agravado [...] (Marques Filho, 2018, p. 65-66). 

 
As declarações de Marques Filho (2018) revelam uma profunda crise na 

compreensão e na ação diante da emergência climática. Guterres (2022), secretário da 

ONU, tem classificado as promessas não cumpridas como um “arquivo da vergonha”, 

prevê um “mundo inabitável” e expõe a falha da governança global em transformar o 

conhecimento científico em políticas eficazes. Marques Filho (2018), por sua vez, 

complementa essa visão ao analisar o negacionismo e o autoengano. Ambas as 

perspectivas convergem para a ideia de que a crise climática não é apenas um problema 

técnico-científico, mas uma crise de interpretação na qual a capacidade de compreender 

e agir sobre a realidade é comprometida por fatores políticos, ideológicos e 

psicológicos, resultando em inação catastrófica. 

Compreende-se que, para o enfrentamento da situação ambiental e climática por 

parte da educação, torna-se necessária uma mudança radical na abordagem da estrutura 

curricular do sistema educacional. Observar e estudar as experiências educativas já 

existentes no Brasil torna-se essencial. O artigo propõe investigar os conceitos de 

Ecoformação, Ecopedagogia e Bem Viver, abordagens apresentadas por teóricos como 

potenciais transformadores do pensamento antropocêntrico em biocêntrico. Esta 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

5 



proposta busca reinventar o conceito de “formação humana”, visando conectar os 

sujeitos ao sistema de vida do Mundo de Pachamama (Mãe Terra), reconhecendo 

inclusive os saberes dos povos originários, que a colonização euro-ocidental tem 

desqualificado e invisibilizado desde 1492. 

 

EDUCAÇÃO, ECOLOGIA E MEIO AMBIENTE NO PARADIGMA DA 

ECOFORMAÇÃO 

A Ecoformação emergiu na Europa, especialmente na França, entre as décadas 

de 1980 e 1990, como uma resposta aos desafios educacionais e à crise ambiental. Sua 

origem remonta aos estudos pioneiros de Marie-Michèle (1982/83), que já defendia a 

aprendizagem em conexão profunda com a natureza, sublinhando a necessidade de 

construir autonomamente o ambiente para a vida. 

A consolidação da teoria deve-se, amplamente, a Gaston Pineau. Ao trabalhar 

com adultos, Pineau (2023) identificou o autoconhecimento e a autoformação (via 

autobiografia) como a base do conhecimento individual, que, ao se expandir para o 

campo social e ambiental, gera aprendizagem significativa. O que começou como 

metodologia evoluiu para uma teoria sólida, detalhada recentemente no livro Gênese da 

Ecoformação: do prefixo eco ao paradigma verde de formação com os ambientes. 

Pineau (2023, p. 22-23) assim esclarece essa visão: “[...] essa perspectiva inicial 

reconheceu a indissociabilidade do ser humano dos elementos primordiais da vida, 

compreendendo que a formação ocorre na relação direta e contínua com os elementos 

vitais do planeta”. 

A formalização do conceito foi impulsionada em 1992 – com a criação do Grupo 

de Pesquisa em Ecoformação (GREF) – e liderada por Pineau (2023, p. 64), o qual 

destaca “[...] o aprofundamento das raízes teóricas, identificando marcos desde os 

pré-socráticos até pensadores como Rousseau, Bachelard, Edgar Morin e os 

biocognitivistas”. 

Pesquisadores do GREF, como Dominique Cottereau, Pascal Galvani e outros, 

têm explorado as dimensões da Ecoformação em vasta coletânea, dedicando volumes 

aos elementos ambientais básicos: ar, água, terra e fogo. Essa produção estabeleceu a 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

6 



profunda conexão entre o desenvolvimento do indivíduo e a aprendizagem direta no e 

com o ambiente, enfatizando as relações indivíduo-sociedade-natureza. 

Os Pilares da formação e a crítica epistemológica ecoformativa defendem uma 

educação permanente e integral, na qual a formação é reconhecida como processo 

contínuo ao longo de toda a vida. Pineau (2023) argumenta que a formação integral 

exige uma visão interconectada dos fenômenos e a articulação de diferentes saberes e 

perspectivas, reafirmando a interconexão auto/sócio/eco como o cerne da aprendizagem 

significativa. 

Na fase adulta, a formação é impulsionada pela escolha e pelo desejo pessoal, 

promovendo o ato de assumir a responsabilidade autoformativa, que é compartilhada 

com o professor e mediada pelo ambiente de aprendizagem. 

A busca pelo sentido da vida nas relações vitais – onde o indivíduo é sujeito de 

cultura, natureza e cosmos – revela que a aprendizagem significativa brota da interação 

direta com o meio ambiente. A historiadora Ana Tereza Silva (2008) problematiza a 

Ecoformação como um potencial para a educação ambiental, alinhada à proposição de 

Pineau (1996) de que a educação ecológica deve ser inseparavelmente denominada 

educação integral (auto/sócio/eco). 

O referencial teórico da Ecoformação se alinha ao pensamento de Gaston 

Bachelard (1989), que oferece fundamento dialético, estabelecendo a ponte entre a 

fenomenologia da imaginação e a vigilância epistemológica. Bachelard demonstra que o 

conhecimento científico é provisório, constantemente superado por “obstáculos 

epistemológicos”, legitimando a necessidade de rupturas reflexivas do saber único. Já 

Basarab Nicolescu (1999) contribui para o conceito de Transdisciplinaridade, propondo 

uma integração profunda do conhecimento que transcende o visível, expandindo a 

percepção do real por meio do “terceiro incluído”. 

No Brasil, a Ecoformação foi acolhida por intelectuais como Moacir Gadotti 

(2001), que a alinha à pedagogia da terra e à Ecopedagogia, reconhecendo seu potencial 

em restabelecer a consciência da interdependência humana entre cultura e natureza, 

superando a visão de dominação. Gadotti (2001, p. 91) destaca o poder formativo do 

cotidiano, abordando o argumento de Pineau de que 

 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

7 



[...] experiências cotidianas aparentemente insignificantes, fundamentam as 
relações com si próprio e com o mundo. A tomada de consciência dessa 
realidade é profundamente formadora. O meio ambiente forma tanto quanto 
ele é formado ou deformado. 

A Ecoformação se insere no conceito mais amplo de formação tripolar 

(Heteroformação, Autoformação e Ecoformação), conforme já anunciado por Rousseau. 

Gadotti (2001, p. 91) expõe as ideias de Pineau (1992) a esse respeito, mostrando que 

Nós dependemos dos elementos naturais – o ar, a água, a terra e o fogo 
(Gaston Bachelard) – mais do que estes dependem de nós [...] Precisamos de 
uma ecoformação para recuperar a consciência que temos deles e não nos 
ligarmos a eles apenas para dominá-los e nos utilizar deles. A ecoformação 
pretende estabelecer um equilíbrio harmônico entre o homem/mulher e o 
meio ambiente. 
 

Essa dimensão da Ecoformação, embora ainda incipiente, é fundamental para o 

desenvolvimento de um sujeito ecocidadão, que reconhece sua vulnerabilidade e 

interdependência com o sistema planetário. 

Embora a Ecoformação apresente um potencial insurgente para problematizar a 

modernidade ocidental e criar projetos de educação para contornar a crise climática, é 

necessário um alerta. A Rede Internacional de Escolas Criativas (RIEC), liderada por 

Saturnino de La Torre (2019), dissemina o conceito no Brasil, mas sua abordagem se 

distancia de críticas históricas resultantes da colonização da américa e dos sistemas 

econômicos e políticos. 

De acordo com a perspectiva decolonial apresentada por Ferdinand (2022), a 

dupla fratura colonial e ambiental não pode estar separada, ambas promoveram 

exploração e destruição da vida. A desvinculação das problemáticas histórica e 

econômica pode abrir espaço para a apropriação por segmentos conservadores, 

limitando o projeto à autoformação individual e expurgando a dimensão de uma 

educação integral e permanente. 

A realidade da crise civilizatória, contudo, exige uma abertura maior para 

articulações interculturais. A Ecoformação, por manter-se atrelada à teoria eurocêntrica 

e não alcançar outros saberes, distancia-se muito da interculturalidade e da 

decolonialidade. 

Não obstante, a questão levantada por Ana Tereza Reis da Silva (2008, p. 102) 

mantém-se central: “[...] a ecoformação seria uma construção epistemológica e 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

8 



metodológica à altura do desafio?”. Para essa autora, a resposta segue a linha do 

pensamento complexo, no qual a incerteza deve ser vista como um dispositivo contra 

concepções dogmáticas. Os dilemas atuais, conforme Silva (2008, p. 102), exigem, 

inequivocamente, uma reorientação da educação e uma revisão do nosso projeto de 

civilidade, o que confere à Ecoformação um papel relevante, embora não definitivo, 

nesse processo. 

CIDADANIA PLANETÁRIA NO PARADIGMA DA ECOPEDAGOGIA E DA 

PEDAGOGIA DA TERRA 

A Ecopedagogia, enraizada na América Latina, evidencia a cidadania planetária 

e sustentabilidade do planeta, vivo, inteligente e interconectado. Essa teoria emerge 

como uma resposta crítica à crise socioambiental. A educação biocêntrica transcende o 

espaço escolar e a mera transmissão de informação. Compreende a amplitude da vida 

em sua esfera de aprendizagem experiencial que ocorre no cotidiano.  

A educação é refletida no conhecimento e na sabedoria de saber viver. O 

educador brasileiro Paulo Freire, contemporâneo de Francisco Gutierres, autor da 

principal obra sobre ecopedagogia, trocava cartas com este, então assim ampliavam 

discussões sobre a educação e a sociedade. Essa proximidade contribuiu para que a 

ecopedagogia chegasse ao Brasil. 

Romão e Gadotti, no início da década de 1990, diretores responsáveis por fundar 

o Instituto Paulo Freire a pedido e por indicação do próprio educador brasileiro, 

sugeriram o nome de Francisco Gutiérrez para compor o diretório da referida 

instituição. Isso porque havia o reconhecimento da práxis pedagógica de Gutiérrez e 

Prado (1999) por seus trabalhos em Costa Rica, tendo aproximações com o fazer 

educativo de Freire no Brasil. Ambos se diferenciavam da educação tradicional e uniam 

o formal e informal, aplicando-os à educação popular como uma formação crítica, 

política e emancipatória. Nas palavras de Gutiérrez e Prado (1999, p. 177): 
Entre o Estado mínimo e o Estado máximo, existe o Estado "necessário", 
como costuma nos dizer nosso colega do Instituto Paulo Freire, o cientista 
político José Eustáquio Romão. O Estado pode e deve fazer muito mais no 
que se refere à educação ambiental. Mas, sem a participação da sociedade e 
uma formação comunitária para a cidadania ambiental, a ação do Estado será 
muito limitada. 
 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

9 



Os professores pesquisadores costarriquenhos estiveram no Brasil durante a Eco 

92, no Rio de Janeiro, período de aproximações, estreitamento de laços reflexivos e 

teóricos. Posteriormente, o Instituto Paulo Freire, influenciado pelos ventos da 

Constituição cidadã de 1988, lança, em meados de 1990 a série Escola Cidadã, que se 

tornou uma das coleções mais importantes da instituição.  

 Entre os livros, destacamos o terceiro dessa coletânea, que é a principal obra 

deste estudo: Ecopedagogia e Cidadania Planetária, de Gutiérrez e Prado (1999), que 

apresentam outra perspectiva epistemológica educacional, a de uma ciência sensível, 

uma ecologia profunda ligada ao pensamento complexo e transdisciplinar.  

A Ecopedagogia, vinculada aos movimentos sociais, reconhece que a ciência 

não é imparcial e deve assumir um posicionamento claro em favor da vida; ela aponta 

também que o desencontro político democrático fragiliza a sociedade. Já o movimento 

ecológico, ao contrário, une o coletivo em favor da vida. Propõe a superação do 

conhecimento hegemônico europeu, do capitalismo promotor das desigualdades e do 

cientificismo cartesiano.  

A concepção de educação da Ecopedagogia abrange todas as dimensões do ser – 

cognitiva, espiritual, afetiva, ética, estética e ecológica –, visando preparar indivíduos 

para serem capazes de agir com consciência e responsabilidade. Conceitos de 

cotidianidade, sustentabilidade e planetariedade são eixos centrais para ações 

ecopedagógica e manifestam-se como iniciativas para a construção de um futuro mais 

justo e igualitário, mantenedor da vida a todas as espécies. 

É importante destacar que a Ecopedagogia não se limita à teoria pedagógica ou 

escolar. Sua teoria alcança espaços amplos, ontogênicos da educação humana, e está 

entre e além da escola, compreendendo a formação como caminho construído pelo 

caminhar e por vivências que vão além, sendo transdisciplinar.  

A Ecopedagogia, conforme fundamentada por Gutiérrez e Prado (1999), 

estabelece sua base teórica em um diálogo amplo e intercultural, buscando uma 

perspectiva de transformação social. A obra integra diversas vozes latino-americanas 

–como Riane Eisler (crítica aos modelos de poder), Diego Palma (educação para a 

democracia), Xavier Gorostiaga (desigualdades globais), Alicia Bárcena (cidadania 

ambiental), Luis Razeto (economia solidária) e referências aos saberes indígenas (ex: 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

10 



Reunião de anciãos da Amérika) – juntamente com as próprias contribuições de 

Francisco Gutiérrez.  

Contudo, essa fundamentação também é enriquecida por importantes reflexões 

europeias e ocidentais, incluindo Edgar Morin (complexidade e identidade terrestre), 

Fritjof Capra (visão sistêmica e convergências entre ciência e espiritualidade), Antonio 

Machado (sensibilidade poética) e Daniel Goleman (Inteligência Emocional). A análise 

da obra de Gutiérrez e Prado (1999) revela, contudo, que apesar da forte presença de 

pensadores e saberes latinos e indígenas, a arquitetura conceitual primária da 

Ecopedagogia, ancorada em conceitos como Teoria Sistêmica, Teoria de Gaia e Teoria 

da Complexidade, demonstra uma manutenção de uma base fundamentalmente 

eurocêntrica, de origem acadêmica e científica ocidental, mesmo com o intuito de ir 

além do modelo educacional tradicional. E embora reconheça o conhecimento 

latino-americano e a sabedoria indígena, a obra analisada os mantém em um papel 

secundário. Esta pesquisa, por sua vez, busca problematizar essa escolha. 

 A ciência universal reconhece a existência de outros saberes, mas falha em 

validá-los de forma equitativa, invisibilizando a diversidade de vozes, impedindo o 

compartilhamento pleno de conhecimentos distintos. Há uma insistência em falar em 

nome dos invisibilizados, exigindo o cânone acadêmico ocidental. Tal exigência 

restringe saberes de serem considerados fontes de conhecimento legítimo. Essa 

hierarquia epistêmica desvaloriza, por exemplo, o conhecimento ancestral dos povos 

originários sobre ecologia e medicina, tratando-o como inferior e exigindo um endosso 

externo para confirmar sua cientificidade. 

A partir da crítica sobre a desigualdade epistêmica, torna-se essencial afirmar 

que, em virtude de sua profunda e ancestral relação com a floresta e com a Pachamama 

(Mãe Terra), os povos indígenas detêm uma cosmovisão capaz de oferecer ao mundo 

um caminho alternativo e urgentemente necessário. Seu conhecimento não se restringe à 

tradição, mas é uma epistemologia da interconexão, na qual a natureza é concebida 

como um ser dotado de direitos e não como um mero recurso a ser explorado pelo 

progresso. Ao vivenciar o mundo a partir de uma lógica de reciprocidade e 

sustentabilidade intrínseca, esses povos ensinam uma outra forma de fundamentar a 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

11 



existência, provando que é possível conceber teorias e práticas que priorizam a vida em 

comum e o equilíbrio ecológico sobre o individualismo extrativista ocidental. 

A Ecopedagogia é analisada sob uma perspectiva decolonial, que exige a 

descolonização do saber e do poder, questionando o conhecimento acadêmico universal 

por não atingir a plena interculturalidade proposta por Walsh (2012). Contudo, surge a 

crítica de que, ao não assimilar plenamente a identidade latino-americana, a 

Ecopedagogia corre o risco de perpetuar a colonialidade, visto que essa identidade foi 

moldada por estruturas hegemônicas. 

Apesar de seus limites, a Ecopedagogia revela um grande potencial ao sugerir 

um repensar profundo e oferecer chaves para o enfrentamento da dominação colonial 

persistente, propondo novas formas de ser e pensar no mundo. É inegável sua relevância 

e proximidade com o contexto latino-americano, o que realça a necessidade de expandir 

sua base para torná-la ainda mais intercultural, em um diálogo de saberes em igualdade. 

A autora Cruz Prado, em entrevista a Dickmann (2023) reconhece a natureza 

dinâmica e aberta da Ecopedagogia, defendendo sua necessidade de reinvenção 

contínua para evitar a obsolescência. Ela reitera, no entanto, que a abordagem deve 

manter seu caráter crítico, político, econômico e dialógico, evitando a linearidade 

cartesiana e a imposição europeia de conhecimento, domínio e exploração. 

Pesquisadores como Dickmann (2022a, 2022b) impulsionam essa expansão para 

englobar temas contemporâneos urgentes, como patriarcado, modernidade e 

capitalismo. 

Nesta pesquisa, ao ampliar a Ecopedagogia com as perspectivas decolonial e 

intercultural, e por ser uma visão biocêntrica elaborada na América Latina, constatou-se 

que sua matriz epistemológica se articula como um paradigma em construção: um 

conhecimento euro-ocidental articulado com saberes indígenas e a experiência 

formativa da América Latina. Percebe-se, no entanto, uma centralidade para o território 

epistêmico do Ocidente, como se pode ver no prefácio da obra, elaborado por Moacir 

Gadotti (1999, p. 22): 
 
A noção de cidadania planetária (mundial) sustenta-se na visão unificadora 
do planeta e de uma sociedade mundial. Ela se manifesta em diferentes 
expressões: “nossa humanidade comum”, “unidade na universidade”, “nosso 
futuro em comum”, “nossa pátria comum”. Cidadania Planetária é uma 
expressão que abarca um conjunto de princípios, valores, atitudes e 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

12 



comportamentos e demonstra uma nova percepção da Terra, como uma única 
comunidade. Frequentemente associada ao “desenvolvimento sustentável”, 
ela é muito mais ampla do que essa relação com a economia. Trata-se de um 
ponto de referência ético indissociável da civilização planetária e da ecologia. 
A Terra é “Gaia”, um superorganismo vivo e em evolução, o que for feito a 
ela repercutirá em todos os seus filhos. 
 

A cidadania apresentada por Gutiérrez e Prado (1999) é o engajamento para 

reconhecer a responsabilidade humana, respeitando e cuidando do planeta para as atuais 

e futuras gerações de vidas. Os autores ressaltam que o ser humano é mais um entre 

tantos outros seres do Planeta e que deve assumir a responsabilidade por sua 

racionalidade para garantir as condições básicas e a dignidade existencial para todos os 

seres. A degradação ambiental é vista como sintoma da desconexão entre humanidade e 

planeta, como consequência da mercantilização da natureza e da sociedade pelo 

capitalismo. A Ecopedagogia sugere o caminho para a reconexão com o mundo Gaia e 

um outro futuro para a humanidade. 

A Ecopedagogia também possui potencial teórico e práxis para cumprir um 

importante papel no enfrentamento da crise ambiental. Ela se propõe a fazer um 

processo formativo voltado para o desenvolvimento de uma consciência identitária com 

o mundo de Gaia; convida pessoas, instituições e movimentos sociais a se engajarem 

ativamente na defesa dos ecossistemas e a promoverem as transformações necessárias 

para um mundo para todos(as), fomentando a ética do cuidado e a responsabilidade com 

as futuras gerações. Ao valorizar os saberes não hegemônicos, também sinaliza 

possibilidades de diálogos interculturais e alianças políticas com os “guardiões” de Gaia 

e Pachamama. 

A ideia de “cidadania planetária”, no entanto, não contempla ou, pelo menos, 

não agrada à perspectiva de mundo dos povos indígenas. Por isso, Ailton Krenak vem 

difundindo a ideia de “florestania” para ensinar os não indígenas a ouvir os rios e as 

montanhas. Krenak projeta a “experiência da florestania” opondo-se, conscientemente, à 

“banalização da cidadania pelo mercado” (Rachid, 2023, n.p.). Diante dessa 

banalização, ele nos convida para uma “[...] ação ativa e esperançosa de criar a 

possibilidade da florestania, em que o humano sai um pouquinho de cena e deixa outros 

mestres falarem” (Rachid, 2023, n.p.). Quem são e o que estão falando esses mestres? 

Krenak responde:  

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

13 



Que a gente aprenda a ouvir a montanha, o rio. Os rios estão secando, será 
que eles não estão dizendo nada para a gente? Eles estão saindo de cena, será 
que não estão dizendo nada para a gente? As abelhas, a floresta, a lista de 
espécies em extinção não dizem nada para esse humano que deu metástase? 
(Rachid, 2023, n.p.).  
 

Cidadania e educação cidadã, na visão de Krenak, identificam um paradigma 

euro-ocidental que não desperta confiança nos povos indígenas. Melhor seria o projeto 

de uma florestania, que Rachid (2023, n.p.) aponta como sendo 
 
[...] o devir-floresta desse lugar-cidade onde as pessoas se cansaram de correr 
atrás desse status [sic] de cidadania, onde sempre foram repelidas. Bilhões de 
pessoas nunca vão alcançar esse lugar cidadão, então, ele é uma mentira. A 
gente deveria questionar isso com honestidade e parar de papo-furado com 
essa história de educação cidadã, porque ela é para meia dúzia, ela não é para 
todo mundo.  
 

A Ecopedagogia, embora seja uma ferramenta crítica e política com potencial 

transformador para a justiça socioambiental na América Latina, encontra-se 

parcialmente aprisionada pela colonialidade do saber e do poder. Sua crítica ao 

conhecimento hegemônico apresenta fragilidade ao recorrer a estudos e pesquisas 

atrelados à matriz eurocêntrica. Ao utilizar referenciais teóricos e acadêmicos do Norte, 

diminui a autoridade de conhecimentos acadêmicos e sabedorias milenares do sul 

global. 

Isso restringe sua capacidade de valorizar o saber local e projetar novos mundos, 

como ela mesma propõe. Contudo, forjada no contexto de nações com longos processos 

de colonização, a Ecopedagogia carrega um potencial de insurgência. Ela se manifesta 

como um processo de emancipação epistemológica e política em construção, 

tornando-se uma aliada fundamental dos “guardiões” de Gaia e Pachamama. 

EDUCAÇÃO INDÍGENA E O PARADIGMA DO BEM VIVER  

O Bem Viver (ou Buen Vivir, Sumak Kawsay em quéchua, Suma Qamaña em 

aymara) não é mais uma das diversas teorias acadêmicas, ele se refere a uma filosofia 

e/ou teoria pensada a partir do modo de vida intrínseco dos povos andinos e da Floresta 

Amazônica. Sua emergência no debate contemporâneo representa a elucidação de uma 

forma de organização social e relação simbiótica com a natureza, fundamentada em 

tradições predominantemente orais e cosmológicas dos povos originários de Abya Yala. 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

14 



Para fundamentar esta análise, a obra de Alberto Acosta (2016), Bem Viver: 

Uma Oportunidade para Imaginar Outros Mundos Possíveis, é a principal referência. 

Complementando-a, A Queda do Céu: Palavras de um Xamã Yanomami (2015), de 

Davi Kopenawa e Bruce Albert, oferece uma visão profunda da sabedoria indígena, 

exemplificando o Bem Viver sob uma ótica ancestral e local. Acosta (2016), economista 

e político equatoriano, é reconhecido por sua contribuição decisiva na incorporação dos 

Direitos da Natureza na Constituição do Equador, em 2008, refletindo a necessidade de 

redefinir a relação entre humanidade e planeta. Sua trajetória política e acadêmica, 

aliada à militância, posiciona-o como pensador crítico que luta contra o 

desenvolvimentismo capitalista e neoliberal. 

A estrutura da obra de Acosta (2016) estabelece as bases teóricas e a crítica aos 

paradigmas de progresso e desenvolvimento, expondo-os como uma promessa 

inconclusa. A obra aprofunda-se na essência de uma forma (indígena) de viver e 

conviver com a natureza, abordando temas como o “Bem Viver como alternativa ao 

desenvolvimento”, o “Bem Viver e os direitos da natureza” e o “Complexo desafio da 

construção de um estado plurinacional”. Os capítulos finais propõem uma “Outra 

economia para outra civilização”, projetando outros mundos possíveis, outra concepção 

de civilização. A relevância global da obra é atestada por sua ampla difusão 

internacional, convidando a “imaginar outros mundos” diferentes a serem pensados e 

construídos democraticamente, “[...] com os pés fincados nos Direitos Humanos e nos 

Direitos da Natureza” (Acosta, 2016, p. 21): 
 
O Bem Viver – ou melhor, os bons conviveres – é uma oportunidade para 
construir um mundo diferente, que não será alcançado apenas com discursos 
estridentes, incoerentes com a prática. Outro mundo será possível se for 
pensado e erguido democraticamente, com os pés fincados nos Direitos 
Humanos e nos Direitos da Natureza (Acosta, 2016, p. 21). 
 

A filosofia do Bem Viver transcende a noção de bem-estar individual, 

representando uma profunda integração com o mundo e uma forma de habitar a Terra 

que prioriza a interconexão com Pachamama. As cosmovisões andinas e amazônicas 

enfatizam a vida em plenitude, a harmonia com a natureza e a centralidade da 

comunidade. A Terra é a Pachamama, a mãe sagrada que sustenta a vida de todos os 

seres vivos do Planeta. Essa cosmovisão se traduz em princípios como a reciprocidade, 

a complementaridade, a integralidade e a ética do cuidado, permeando todas as relações. 
​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

15 



O sentipensar, termo central na obra de Arturo Escobar (2014), refere-se à 

integração do sentir e do pensar, da emoção e da razão. É um convite a uma 

epistemologia não ocidental, que reconhece a interconexão entre todos os aspectos da 

vida e do conhecimento. Essa abordagem é fundamental para a formação humana 

proposta pelo Bem Viver, pois permite uma apreensão do mundo que vai além da 

abstração científica, engajando os sujeitos em uma relação mais profunda e responsável 

com o território e com a vida. 

A tradição é o que importa para o Bem Viver. Davi Kopenawa (2015, p. 389) 

reconhece que a cosmovisão de seu povo se traduz em um “[...] modo de vida 

intrinsecamente ligado à floresta”. Suas palavras ecoam a força da identidade e o desejo 

de preservar seu modo de vida, explicando por que os povos indígenas defendem a 

floresta e desejam que seus filhos “cresçam rindo”. Kopenawa (2015, p. 418-419) assim 

expressa: “Os brancos vivem com a mente sempre correndo. Eles acham que podem 

consertar o mundo que eles mesmos estragaram, mas eles só fazem mais estrago [...] A 

nossa sabedoria é de antigamente [...]”. Conforme esse líder indígena (2015, p. 

418-419): “É essa sabedoria que pode ajudar os brancos a enxergar que eles estão 

destruindo a casa de todos nós". Essa cosmovisão se alinha à visão de uma ecologia 

profunda, na qual o respeito pela vida em todas as suas formas é central. 

O Bem Viver representa uma crítica radical e uma alternativa profunda ao 

modelo de desenvolvimento ocidental, que prioriza o crescimento econômico e o 

acúmulo individual. As promessas do progresso e do desenvolvimento “[...] não se 

cumpriram; e não se cumprirão” (Acosta, 2016, p. 2).  Acosta (2016) não se refere a 

utopias a serem criadas, mas a cosmovisões ancestrais indígenas que denunciam o 

impacto da visão de mundo não indígena na integridade do mundo dos povos 

originários. O projeto do Bem Viver é uma alternativa ao paradigma desenvolvimentista 

que impera no mundo globalizado do capitalismo: 

 
A construção do Bem Viver, que é a meta que deve inspirar o 
pós-extrativismo, tem de ser assumida como uma alternativa ao 
desenvolvimento. Mais que isso, o Bem Viver não só critica como combate o 
desenvolvimento. Muitas das críticas às teorias e práticas do 
desenvolvimento – temos visto ao longo das últimas décadas – propuseram 
outros tipos de desenvolvimento que não questionam sua essência (Acosta, 
2016, p. 238). 
 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

16 



Na obra A queda do céu, de Kopenawa e Bruce Albert (2015), também se 

percebe a filosofia do Bem Viver e a crítica ao modo de vida do homem mercadoria. 

Kopenawa (2015) critica o conhecimento usado para a destruição, enxergando que o 

excesso de produção está ligado à ausência de qualidade de vida, caracterizando a vida 

levada pelo povo da mercadoria como uma cultura de morte; e a expansão global do 

modo de vida do povo da mercadoria está provocando a queda do céu. Kopenawa 

(2015, p. 383) evoca a memória de seus pais e avós para lembrar de uma época em que 

seu povo ainda não sabia o que significava o desenvolvimento do homem branco: 

 
Meus pais e avós cresceram nas terras altas, muito longe dos brancos, de suas 
estradas e cidades. Quando estes começaram a subir os rios, bem antes de eu 
nascer, nossos maiores já eram adultos havia um bom tempo. Suas línguas 
tinham se endurecido em seu falar próprio e eles tiveram grande dificuldade 
para imitar o idioma dos forasteiros. Quando os encontravam, pediam 
mercadorias apenas com gestos e umas poucas palavras enroladas. Nem de 
longe pensavam em defender sua terra! Nem desconfiavam que um dia os 
brancos poderiam invadir a floresta para cortar-lhe as árvores, abrir estrada e 
escavar o leito dos rios em busca de ouro! Perguntavam-se apenas por que 
aquela gente estranha tinha subido os rios até eles. Conversavam bastante a 
respeito disso, mas suas palavras nunca saíram da floresta para serem 
ouvidas. 

 

A obra de Davi Kopenawa, A Queda do Céu, é fundamental para desvendar a 

complexa compreensão do mundo e a relação com a vida intrínseca à filosofia do Bem 

Viver. O livro oferece uma janela para a profundidade da sabedoria indígena, 

frequentemente ignorada pela arrogância colonial. Nosso objetivo é comprovar que o 

conhecimento ancestral dos povos originários possui bases sólidas para contribuir 

significativamente para o enfrentamento da crise climática. As sociedades indígenas não 

são responsáveis por essa crise; seu estilo de vida em simbiose com a natureza deve ser 

reconhecido como um modelo tangível. O que se propõe para a recuperação dos 

ecossistemas do Planeta não é uma novidade, mas o reconhecimento da sabedoria 

ancestral indígena, que pode ser chave para a manutenção da interconexão da vida em 

todas as espécies. 

A crítica do Bem Viver ao paradigma desenvolvimentista é articulada com a 

teoria pós-desenvolvimentista. Autores como Arturo Escobar e Serge Latouche (2008), 

do decrescimento, ressoam na obra de Acosta, reforçando a urgência de uma 

reorientação radical das prioridades econômicas e sociais. Acosta (2016, p. 163) propõe 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

17 



“[...] uma economia sustentada naqueles princípios fundacionais desta proposta 

pós-desenvolvimentista, entre os que destacamos a solidariedade e a sustentabilidade, 

além da reciprocidade ou complementaridade, a responsabilidade, a integralidade”. A 

inclusão dos “Direitos da Natureza na Constituição do Equador” é um marco jurídico e 

filosófico que estabelece uma relação intrínseca entre o bem-estar humano e a saúde 

ecológica (Acosta, 2016, p. 174) de Pachamama. 

As lições profundas do Bem Viver para a educação e a formação humana 

projetam um horizonte utópico com potencial de mobilizar pessoas, instituições e 

populações de todos os lugares do mundo humano. A leitura da realidade indígena 

provoca reflexão sobre os valores da sociedade moderna contemporânea, convidando a 

humanidade não indígena a reconsiderar suas prioridades e buscar outras formas de 

habitar o mundo de Pachamama. 

Kopenawa e Albert (2015) perceberam a necessidade de compartilhar o 

pensamento de tradição oral indígena em palavras para serem compartilhadas com as 

pessoas do mundo não indígena, pois o “homem da mercadoria” só valoriza o que está 

escrito. Ele reforça que seu livro é um “elemento da floresta”, a “fala da floresta”, um 

livro de palavras e pensamentos do povo Yanomami para o mundo moderno. Isso 

implica que a educação, ao integrar o Bem Viver, deve valorizar a oralidade, a 

experiência direta, o sentido de comunidade e a conexão espiritual com a natureza, 

promovendo uma ética do cuidado e da reciprocidade. 

Os mentores e seguidores do Bem Viver também se mostram abertos para um 

diálogo intercultural.  Como afirma Acosta (2016, p. 34),  

 
[...] sem minimizar a contribuição indígena, temos de aceitar que as visões 
andinas e amazônicas não são a única fonte inspiradora do Bem Viver. Em 
diversos espaços no mundo... há muito tempo têm se levantado diversas 
vozes que poderiam estar de alguma maneira em sintonia com essa visão.  
 

Essa perspectiva demonstra o caráter plural e em constante construção do Bem 

Viver, que, embora enraizado em saberes ancestrais, não busca ser um imperativo 

global, mas um horizonte estratégico que convida à reflexão e à construção coletiva. 

O percurso teórico de Acosta demonstra um compromisso com o pensamento 

decolonial e a revalorização de saberes do sul global. A obra de Boaventura de Sousa 

Santos (2010), com a estratégia de Epistemologias do Sul, é um elo fundamental para 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

18 



esse diálogo intercultural, propondo uma crítica à colonialidade do saber e abrindo 

espaço para a validação de outras formas de conhecimento. Essa base teórica 

heterogênea permite compreender como Acosta constrói a proposta do Bem Viver como 

uma “ruptura civilizatória” que desafia a homogeneização imposta pelo Ocidente e reata 

a comunhão entre humanidade e natureza. O diálogo de saberes é, portanto, essencial 

para a construção de uma proposta radical e plural, que pode informar e transformar as 

práticas pedagógicas, construindo um futuro mais alinhado com princípios de formação 

orgânica, integral e ecológica. 

CONCLUSÃO 

A crise socioambiental exige um repensar profundo dos paradigmas 

educacionais. Neste artigo, abordamos a Ecopedagogia, a Ecoformação e a filosofia do 

Bem Viver como pilares para uma educação com sentido e capaz de promover a 

reconexão humana com o cosmos e o ecossistema planetário. A análise de suas 

convergências e distinções, e sua ressonância no contexto brasileiro, evidenciou o 

potencial transformador dessas abordagens, demonstrando a completude de nosso 

estudo. 

A Ecopedagogia nos convida a uma imersão na cotidianidade para compreender 

a profunda conexão com a Terra, reafirmando que o planeta é um ser vivo e que o ser 

humano é parte intrínseca dessa vida. Sua crítica incisiva aponta o modelo social, 

econômico e político da modernidade como insustentável. A Ecoformação situa o 

humano em seu contexto individual, reconhecendo-o como sujeito em sua 

temporalidade, inacabado, que aprende e ensina desde o nascimento. Compreendendo o 

ser humano como inerentemente natural e cultural, ela enfatiza que a aprendizagem 

ocorre na relação direta com a sociedade e a natureza, forjando uma consciência de que 

somos natureza. 

A filosofia do Bem Viver, ancorada nas cosmovisões dos povos indígenas, é um 

movimento de crítica aos imperativos de progresso e desenvolvimento da modernidade 

Ocidental, propondo e convidando pessoas, instituições e populações a imaginar outros 

mundos possíveis. O projeto está ancorado em dois postulados principais: construir 

democraticamente outros mundos, ou outras sociedades, sem abrir mão dos Direitos 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

19 



Humanos e dos Direitos da Natureza. Trata-se do projeto que mais se aproxima da 

utopia do mundo de Pachamama. 

A principal conclusão deste artigo é que a gravidade e o desafio da crise 

climática exigem a construção de uma teia de alianças de natureza intercultural, 

transdisciplinar e biocêntrica. Os três projetos analisados – Ecoformação, Ecopedagogia 

e Bem Viver – possuem potencial de insurgência e abertura dialógica para se articular 

uma aliança intercultural, epistêmica e política. Ao se demonstrar que a Ecopedagogia e 

a Ecoformação, em diálogo, oferecem estratégias pedagógicas consistentes, e que o 

Bem Viver pode sustentar teoricamente a mudança de paradigma, este estudo é um 

convite para se construir um projeto intercultural para enfrentar o desafio da crise 

ambiental e das mudanças climáticas. Essa sinergia tem o potencial de fortalecer os 

movimentos sociais e de base, convocando o coletivo a se articular “de baixo para 

cima”, como exemplificado pela resistência dos povos originários no Brasil. 

As implicações práticas são desafiadoras. No campo da educação, torna-se 

imperativo construir outros paradigmas de escola/universidade e apoiar aquelas que já 

fizeram a transição paradigmática em direção ao mundo de Gaia e Pachamama. Teorizar 

sobre a Ecopedagogia e a Ecoformação, em diálogo com o Bem Viver, exige ir além do 

escrito, refletindo sobre as próprias ações, relacionando e ampliando discussões que 

transcendem o campo acadêmico. É crucial que o campo teórico se conecte com as 

práticas vivenciais, mostrando que essas abordagens já são uma realidade para os povos 

originários e outras comunidades tradicionais que vivem em diversos lugares do mundo 

atual. Nossa proposta é criar um novo ritual pedagógico, que reconheça o saber dos 

povos originários, promovendo uma revolução de valores e práticas na qual os sujeitos 

se sintam parte integrante da vida de Gaia e Pachamama. 

Para pesquisas futuras, sugere-se a realização de estudos de caso que 

documentem a aplicação dessas pedagogias em diferentes contextos (escolas de 

educação básica, universidades, projetos sociais, movimentos de base), analisando seus 

impactos e desafios práticos. Pesquisas que investiguem a formulação e a efetividade de 

políticas públicas que incorporem os princípios da Ecopedagogia, Ecoformação e Bem 

Viver também se fazem necessárias. Além disso, estudos comparativos com outras 

abordagens pedagógicas ambientais podem enriquecer o debate. A transposição do 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

20 



conhecimento vivencial para as metodologias pedagógicas formais, sem 

descaracterizá-lo, representa um campo de investigação capaz de dar voz equitativa aos 

silenciados e de reafirmar que os povos indígenas, quilombolas e ribeirinhos podem 

deter as chaves para a saída dessa crise. 

 

REFERÊNCIAS 
 

ACOSTA, Alberto. O Bem Viver: Uma oportunidade para imaginar outros mundos 
possíveis. São Paulo: Autonomia Literária, 2016. 
 
BACHELARD, Gaston. A poética do espaço. 1. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1993. 
 
BACHELARD, Gaston. A psicanálise do fogo. Tradução de João Baptista Kreutz. Rio 
de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1989. 
 
CASTRO, Eduardo V. de. Prefácio. In: KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A Queda 
do Céu: Palavras de um xamã Yanomami. São Paulo: Cia. das Letras, 2015. p. 11-20. 
 
COSTA, César A.; LOUREIRO, Carlos F. Educação Ambiental crítica e conflitos 
ambientais: reflexões à luz da América Latina. e-Curriculum, [s.l.], v. 22, 2024. 
 
DICKMANN, Ivo (org.). Ecopedagogia: origens, fundamentos, perspectivas. Porto 
Alegre: Livrologia, 2023.  

DICKMANN, Ivo. Reinventando a ecopedagogia: Patriarcado, modernidade e 
capitalismo. Revista Sergipana de Educação Ambiental, [s.l.], v. 9, n. 1, p. 1-16, 
2022a. 

DICKMANN, Ivo. 30 anos da ecopedagogia: breve ensaio sobre origem e reinvenção = 
30 years of ecopedagogy: brief essay about origin and reinvention. Revista Aleph, 
Niterói, v. 3, n. 39, p. 14-25, dez. 2022b.  

DE LA TORRE, Saturnino. Polinización psicopedagógica: Bases para la 
Ecoformación. Almería: Círculo Rojo SL, 2019. 

ESCOBAR, Arturo. Sentipensar con la tierra: nuevas lecturas sobre desarrollo, 
territorio y diferencia. Medellín: Unaula, 2014. 
 
FERDINAND, Malcom. Uma ecologia decolonial: pensar a partir do mundo 
caribenho. Tradução de Letícia Mei; prefácio de Angela Davis; posfácio de Guilherme 
Moura Fagundes. São Paulo: Ubu Editora, 2022. 320 p.  

GADOTTI, Moacir. Pedagogia da terra: Ecopedagogia e educação sustentável. 
Buenos Aires: CLACSO, Conselho Latino-Americano de Ciências Sociais, 2001. 
Disponível em: https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/4gadotti. Acesso em: 29 nov. 
2025. 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

21 

https://www.google.com/search?q=https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/4gadotti


GADOTTI, Moacir. Cidadania Planetária. In: GUTIÉRREZ, Francisco; PRADO, Cruz. 
Ecopedagogia e cidadania planetária. São Paulo: Cortez; Instituto Paulo Freire, 1999. 
 
GADOTTI, Moacir. Perspectivas atuais da educação. Porto Alegre: Artmed, 2000. 
 
GUTERRES, Antônio. Novo relatório do IPCC: mensagem do Secretário-Geral da 
ONU. [Locução de]: Antônio Guterres. YouTube, 4 abr. 2022. Disponível em: 
https://youtu.be/u94dIgGbfcU. Acesso em: 8 mar. 2023. 
 
GUTIÉRREZ, Francisco; PRADO, Cruz. Ecopedagogia e cidadania planetária. São 
Paulo: Cortez; Instituto Paulo Freire, 1999. 
 
KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A Queda do Céu: Palavras de um xamã 
Yanomami. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. 2. ed. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2020. 102 p. 
 
LATOUCHE, Serge. Pequeno tratado do decrescimento sereno. Lisboa: Campo das 
Letras, 2008. 
 
LOUREIRO, Carlos F. B. Premissas teóricas para uma educação ambiental 
transformadora. 2003. Ambiente e Educação, Rio Grande, v. 8, p. 37-54, 2003. 
 
MARQUES FILHO, Luiz. Capitalismo e colapso ambiental. Campinas: Unicamp, 
2018. 
 
MORIN, Edgar. Os sete saberes necessários à educação do futuro. 13. ed. São Paulo: 
Cortez, 2008. 
 
NATIONAL GEOGRAPHIC. Qué es Abya Yala, el nombre que se le da al 
continente americano: el término proviene del pueblo kuna, originario de Panamá y 
Colombia. 2023. Disponível em: http://bit.ly/48vrSpH. Acesso em: 2 jul. 2025. 
 
NICOLESCU, Basarab et al. O manifesto da transdisciplinaridade. Tradução de 
Lucia P. de Souza. São Paulo: Triom, 1999. 
 
PAINEL INTERGOVERNAMENTAL SOBRE MUDANÇAS CLIMÁTICAS - IPCC. 
Relatório de Síntese AR6: Mudanças Climáticas 2023. Disponível em: 
https://www.ipcc.ch/report/ar6/syr/. Acesso em: 2 jul. 2025. 
 
PINEAU, Gaston. De l’air: essai sur l’écofromation. Paris: Paidéia, 1996. 
 
PINEAU, Gaston. O sentido dos sentidos. In: NICOLIESCU, Basarab et al. Educação e 
transdiciplinaridade. Tradução de Judite Vero, Maria F. de Mello e Américo 
Sommerman. Brasília: Unesco, 2000. p. 31-56. 
 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

22 

https://youtu.be/u94dIgGbfcU
https://www.ipcc.ch/report/ar6/syr/


PINEAU, Gaston. Gênese da Ecoformação: do prefixo eco ao paradigma verde de 
formação com os ambientes. São Paulo: Autêntica, 2023. 
 
POTIGUARA, Eliane. Metade cara, metade máscara. São Paulo: Global, 2004. 
 
RACHID, Laura. Entrevista: Ailton Krenak: florestania para aprender a ouvir o rio a 
montanha. Revista Educação, [s.l.], ed. 299, nov. 2023. Disponível em: 
http://bit.ly/42IZqgu. Acesso em: 18 jul. 2025. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Refundación del Estado en América latina: 
Perspectivas desde una epistemología del Sur. In: ACOSTA, Alberto; MARTÍNEZ, 
Esperanza (org.). El Buen Vivir: Una vía para el desarrollo. Quito: Abya Yala, 2010. 

SILVA, Ana T. R. da. Ecoformação: reflexões para uma pedagogia ambiental a partir de 
Rousseau, Morin e Pineau. Desenvolvimento e Meio Ambiente, [s.l.], n. 18, 2008. 
Disponível em: https://doi.org/10.5380/dma.v18i0.13428. Acesso em: 18 jul. 2025. 
 
WALSH, Catherine. Interculturalidad y (de) colonialidad: Perspectivas críticas y 
políticas. Visão Global, [s.l.], v. 15, n. 1-2, p. 61-74, 2012. 
 
WALSH, Catherine (ed.). Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, 
(re) existir y (re) vivir. Tomo I. Quito, Ecuador: Ediciones Abya-Yala, 2013. 

​ ​   

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

23 

https://doi.org/10.5380/dma.v18i0.13428

	Educação e Formação Humana no Antropoceno: um diálogo intercultural entre os paradigmas da ecoformação, da ecopedagogia e do bem viver1 
	INTRODUÇÃO 
	CRISE CLIMÁTICA, DEVASTAÇÃO AMBIENTAL E EDUCAÇÃO 
	EDUCAÇÃO, ECOLOGIA E MEIO AMBIENTE NO PARADIGMA DA ECOFORMAÇÃO 
	CIDADANIA PLANETÁRIA NO PARADIGMA DA ECOPEDAGOGIA E DA PEDAGOGIA DA TERRA 
	A Ecopedagogia, embora seja uma ferramenta crítica e política com potencial transformador para a justiça socioambiental na América Latina, encontra-se parcialmente aprisionada pela colonialidade do saber e do poder. Sua crítica ao conhecimento hegemônico apresenta fragilidade ao recorrer a estudos e pesquisas atrelados à matriz eurocêntrica. Ao utilizar referenciais teóricos e acadêmicos do Norte, diminui a autoridade de conhecimentos acadêmicos e sabedorias milenares do sul global. 
	Isso restringe sua capacidade de valorizar o saber local e projetar novos mundos, como ela mesma propõe. Contudo, forjada no contexto de nações com longos processos de colonização, a Ecopedagogia carrega um potencial de insurgência. Ela se manifesta como um processo de emancipação epistemológica e política em construção, tornando-se uma aliada fundamental dos “guardiões” de Gaia e Pachamama. 
	EDUCAÇÃO INDÍGENA E O PARADIGMA DO BEM VIVER  
	CONCLUSÃO 
	REFERÊNCIAS 


