
 

 

 

 

 

Ecopedagogia e Educação do Campo: diálogos e caminhos por uma 
outra sociedade possível1 

 

Ângelo Rodrigues de Carvalho2 

Instituto Federal do Pará (IFPA – Campus Castanhal) - Brasil  
https://orcid.org/0000-0003-0792-9069  

 
Resumo: O presente artigo procura debater as inter-relações entre Ecopedagogia e Educação do Campo, 
refletindo como essas abordagens podem contribuir para a construção de uma sociedade justa, 
sustentável, solidária e inclusiva. O estudo tem como objetivo compreender de que modo a Ecopedagogia, 
enquanto prática educativa crítica e emancipadora, pode fortalecer a Educação do Campo, promovendo o 
diálogo entre saberes locais, consciência ambiental e transformação social. A problematização centra-se 
na questão: como integrar princípios ecopedagógicos às práticas pedagógicas do campo, de forma a 
estimular a cidadania ecológica e a valorização da cultura camponesa? A pesquisa adota uma abordagem 
qualitativa, de caráter exploratório e descritivo, fundamentada em pesquisa bibliográfica e documental. 
Foram analisados autores de referência, como Gadotti, Freire e Arroyo. Os resultados indicam que a 
Ecopedagogia, quando aplicada ao contexto rural, promove práticas educativas contextualizadas, 
participativas e integradas à realidade socioambiental dos sujeitos-territórios camponeses. As discussões 
apontam que o diálogo entre Ecopedagogia e Educação do Campo potencializa a construção de sujeitos 
críticos, conscientes e comprometidos com a sustentabilidade e a justiça social. Conclui-se que a 
Ecopedagogia constitui um caminho pedagógico consistente para o fortalecimento da Educação do 
Campo, possível de contribuir à uma nova racionalidade educativa que une educação, território e 
natureza. 
Palavras-chave: Movimentos Sociais. Práticas Educativas. Sujeitos-territórios. Sustentabilidade. 
Transformação Social. 

​
Ecopedagogía y Educación Rural: diálogos y caminos hacia otra sociedad posible 

Resumen: Este artículo analiza las interrelaciones entre la Ecopedagogía y la Educación Rural, 
reflexionando sobre cómo estos enfoques pueden contribuir a la construcción de una sociedad justa, 
sostenible, solidaria e inclusiva. El estudio busca comprender cómo la Ecopedagogía, como práctica 
educativa crítica y emancipadora, puede fortalecer la Educación Rural al fomentar el diálogo entre el 
conocimiento local, la conciencia ambiental y la transformación social. La problematización se centra en 
la pregunta: ¿cómo integrar los principios ecopedagógicos en las prácticas pedagógicas rurales para 
fomentar la ciudadanía ecológica y la valoración de la cultura campesina? La investigación adopta un 
enfoque cualitativo, exploratorio y descriptivo, basado en investigación bibliográfica y documental. Se 
analizaron autores de referencia como Gadotti, Freire y Arroyo. Los resultados indican que la 
Ecopedagogía, aplicada al ámbito rural, promueve prácticas educativas contextualizadas y participativas 
que se integran con la realidad socioambiental de los sujetos y territorios campesinos. Las discusiones 
indican que el diálogo entre la Ecopedagogía y la Educación Rural potencia el desarrollo de individuos 

2 Geógrafo (UFPA). Doutor em Educação (UnB). Professor do Ensino Básico, Técnico e Tecnológico do 
IFPA – Campus Castanhal. E-mail: angelo.carvalho@ifpa.edu.br. 

1 Recebido em: 17/10/2025. Aprovado em: 19/12/2025. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

1 

https://orcid.org/0000-0003-0792-9069
mailto:angelo.carvalho@ifpa.edu.br


críticos, conscientes y comprometidos con la sostenibilidad y la justicia social. La conclusión es que la 
Ecopedagogía constituye un camino pedagógico consistente para el fortalecimiento de la Educación 
Rural, contribuyendo potencialmente a una nueva lógica educativa que une educación, territorio y 
naturaleza. 
Palabras-clave: Movimientos Sociales. Prácticas Educativas. Sujetos-Territorios. Sostenibilidad. 
Transformación Social. 

Ecopedagogy and Rural Education: dialogues and paths towards another possible 
Society 

Abstract:This article discusses the interrelationships between Ecopedagogy and Rural Education, 
reflecting on how these approaches can contribute to building a just, sustainable, supportive, and inclusive 
society. The study aims to understand how Ecopedagogy, as a critical and emancipatory educational 
practice, can strengthen Rural Education by fostering dialogue between local knowledge, environmental 
awareness, and social transformation. The problematization focuses on the question: how can 
ecopedagogical principles be integrated into rural pedagogical practices to foster ecological citizenship 
and the appreciation of peasant culture? The research adopts a qualitative, exploratory, and descriptive 
approach, grounded in bibliographic and documentary research. Reference authors such as Gadotti, 
Freire, and Arroyo were analyzed. The results indicate that Ecopedagogy, when applied to rural settings, 
promotes contextualized, participatory educational practices that are integrated with the 
socio-environmental reality of peasant subjects and territories. The discussions indicate that the dialogue 
between Ecopedagogy and Rural Education enhances the development of critical, conscious individuals 
committed to sustainability and social justice. The conclusion is that Ecopedagogy constitutes a consistent 
pedagogical path for strengthening Rural Education, potentially contributing to a new educational 
rationale that unites education, territory, and nature. 
Keywords: Social Movements. Educational Practices. Subject-Territories. Sustainability. Social 
Transformation. 

 

INTRODUÇÃO 

A contemporaneidade é marcada por uma profunda crise civilizatória que se 

manifesta nas dimensões ambiental, social, ética e cultural. A lógica produtivista e 

mercantil que rege o modelo de desenvolvimento global tem provocado a degradação 

dos ecossistemas, o esgotamento dos recursos naturais e o agravamento das 

desigualdades sociais, especialmente em contextos rurais e periféricos. Como observa 

Gadotti (2000), vivemos uma “crise de paradigmas” que exige uma nova visão de 

mundo e de educação, capaz de reconciliar humanidade e natureza em uma relação de 

interdependência e respeito mútuo. 

Nesse sentido, a crise ambiental contemporânea e o aprofundamento das 

desigualdades sociais têm provocado reflexões sobre o papel da educação na construção 

de sociedades sustentáveis. Nesse cenário, a Ecopedagogia emerge como uma proposta 

educativa que articula o aprender com o viver, integrando consciência ecológica, ética e 

cidadania planetária (Gadotti, 2000). No que tange à cidadania planetária, esta por sua 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

2 



vez, “trata-se de um ponto de referência ética indissociável da civilização planetária e 

da ecologia” (Gadotti, 2000, p. 135. Grifo do autor). 

Neste cenário, a educação ocupa um papel estratégico. Paulo Freire (1996a) já 

alertava que todo processo educativo é, antes de tudo, um ato político, e, portanto, 

jamais neutro. A educação pode servir tanto à manutenção das estruturas hegemônicas 

quanto à libertação dos sujeitos oprimidos. Assim, a tarefa da pedagogia contemporânea 

é repensar os modos de ensinar e aprender de forma que contribuam para a construção 

de uma nova racionalidade, ética e ecológica. É nesse horizonte que se insere a 

Ecopedagogia, uma proposta educativa que busca articular a formação humana à 

sustentabilidade e à cidadania planetária, até porque “cidadania é, essencialmente, 

consciência de direitos e deveres” (Gadotti, 2000, p. 133). 

Por sua vez, a Educação do Campo emerge como movimento político e 

pedagógico de resistência e afirmação dos direitos das populações camponesas, 

reivindicando uma educação contextualizada, enraizada nas práticas sociais e culturais 

do campo. A convergência entre Ecopedagogia e Educação do Campo revela potencial 

transformador, ao propor práticas educativas que fortalecem os vínculos entre o ser 

humano, a natureza e a coletividade, bem como entre educação, natureza, trabalho e 

sociedade. 

A Ecopedagogia nasce, em grande medida, como um desdobramento da 

pedagogia freiriana, incorporando à crítica social uma dimensão ecológica e planetária. 

Para Gadotti (2009), ela consiste numa “pedagogia da Terra”, voltada à formação de 

sujeitos capazes de compreender as relações de interdependência entre seres humanos e 

ambiente, reconhecendo o planeta como casa comum. Nesse sentido, a Ecopedagogia 

propõe uma ética da corresponsabilidade e da solidariedade, estimulando a superação da 

visão fragmentada e utilitarista da natureza que caracteriza a modernidade ocidental. 

Paralelamente, a Educação do Campo surge no Brasil como um movimento 

político e pedagógico de resistência, protagonizado pelos movimentos sociais e 

sindicais do campo e por intelectuais comprometidos com as lutas camponesas. Trata-se 

de uma concepção que transcende o âmbito escolar e reivindica uma educação 

contextualizada, vinculada às condições de vida, trabalho e cultura das populações do 

campo (Arroyo, 2012a; Caldart, 2011). 

Diferente de uma simples “educação rural” adaptada às zonas agrícolas, a 

Educação do Campo reconhece o campo como espaço de produção de saberes, 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

3 



identidades e alternativas civilizatórias, logo, enquanto um espaço de vida e de outras 

possibilidades históricas. A Educação do Campo mais do que um modelo escolar, 

trata-se de uma concepção educativa que reconhece o campo como espaço de vida, 

trabalho e produção de saberes (Caldart, 2011). 

Ao aproximar Ecopedagogia e Educação do Campo, percebe-se que ambas 

compartilham um mesmo horizonte ético-político: a busca por uma educação 

emancipatória e transformadora, comprometida com a vida e com a justiça econômica e 

socioambiental. Enquanto a Ecopedagogia propõe uma nova racionalidade ecológica, a 

Educação do Campo traz o enraizamento territorial e a valorização dos saberes 

populares como fundamentos da prática educativa. Essa articulação, portanto, não 

apenas amplia as possibilidades pedagógicas das escolas do campo, mas também 

redefine a própria noção de educação, concebendo-a como prática de libertação, 

transformação coletiva e de sustentabilidade. 

Molina (2019a) destaca que a Educação do Campo representa uma resposta 

crítica às políticas neoliberais e urbanocêntricas que historicamente marginalizaram – e 

ainda marginalizam os povos rurais, do campo, das águas e das florestas. Ao dialogar 

com a Ecopedagogia, tal proposta ganha densidade ambiental e planetária, fortalecendo 

o vínculo entre educação, natureza e trabalho. A partir dessa relação, a escola do campo 

pode se tornar um espaço de resistência e criação de alternativas sustentáveis, 

promovendo práticas que integram o cuidado com a terra, a valorização cultural e a 

consciência ecológica. Sobre essa relação, corrobora-se com Leff (2011, p. 9) quando 

afirma que “O saber ambiental emerge de uma reflexão sobre a construção social do 

mundo atual, onde hoje convergem e se precipitam os tempos históricos que já não são 

mais os tempos cósmicos, da evolução biológica e da transcendência histórica”. 

Além disso, essa convergência teórica convida à revisão das bases 

epistemológicas da própria educação moderna. A racionalidade técnico-instrumental, 

herdada do pensamento cartesiano, fragmentou o conhecimento e subordinou a natureza 

à lógica do lucro. A Ecopedagogia e a Educação do Campo propõem um movimento 

inverso: o de reencantar o conhecimento, recuperando sua dimensão ética, estética e 

comunitária. Como afirma Gadotti (2000), educar para a sustentabilidade é também 

educar para a sensibilidade, para o diálogo e para a solidariedade, princípios igualmente 

centrais na pedagogia freiriana e também presentes na concepção da educação 

socialista. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

4 



Dessa forma, o presente artigo propõe refletir sobre os diálogos possíveis entre 

Ecopedagogia e Educação do Campo, analisando suas contribuições teóricas e práticas 

para a construção de uma sociedade democrática, justa, sustentável e solidária. Busca-se 

compreender de que modo esses referenciais podem orientar políticas públicas, práticas 

pedagógicas e processos formativos capazes de promover a transformação social e 

ambiental, e desta forma como pode contribuir para uma educação transformadora, 

voltada para a sustentabilidade e a justiça social. O estudo parte da convicção de que a 

crise ecológica é, antes de tudo, uma crise educativa e civilizatória, e que a superação 

desse quadro passa, necessariamente, pela reinvenção da educação, de uma educação do 

campo, das águas e das florestas, uma educação para à vida e para o planeta. 

Este estudo caracteriza-se como uma pesquisa de caráter qualitativo e 

bibliográfica, uma vez que busca compreender e analisar conceitos, fundamentos e 

práticas relacionados à Ecopedagogia e à Educação do Campo a partir de produções 

teóricas já consolidadas. Segundo Gil (2008), a pesquisa bibliográfica consiste na 

análise de materiais já publicados, possibilitando a construção de novas reflexões e 

interpretações sobre determinado tema. 

A abordagem qualitativa foi adotada por se tratar de um estudo que não busca 

quantificar dados, mas interpretar realidades sociais, culturais e educativas, valorizando 

o sentido e a profundidade das análises (Minayo, 2001). Assim, as categorias de análise 

foram definidas a partir dos princípios e eixos centrais da Ecopedagogia e da Educação 

do Campo, permitindo estabelecer diálogos, convergências e tensões entre ambas. 

O levantamento bibliográfico contemplou autores clássicos e contemporâneos da 

área, entre os quais Paulo Freire, Moacir Gadotti, Miguel Arroyo, Roseli Caldart, 

Mônica Molina e Enrique Leff, além de documentos e produções acadêmicas que 

discutem os fundamentos políticos e pedagógicos da Educação do Campo e da 

Ecopedagogia. A análise foi realizada de forma crítico-reflexiva, orientada pela 

perspectiva freireana de que a educação é prática de liberdade e pela concepção de 

Gadotti (2000) de que a Ecopedagogia se constitui como uma pedagogia planetária. 

Dessa forma, a metodologia adotada permite a construção de uma reflexão 

fundamentada, com base em diferentes referenciais, sobre os possíveis caminhos que 

articulam Ecopedagogia e Educação do Campo na busca pela construção de uma 

sociedade fundada na justiça social e econômica, bem como na ética e na 

sustentabilidade socioambiental e solidariedade humana. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

5 



ECOPEDAGOGIA: FUNDAMENTOS E PRINCÍPIOS 

A Ecopedagogia constitui-se como uma proposta educativa emergente que se 

insere no contexto das transformações paradigmáticas da contemporaneidade. Nascida 

do diálogo entre a pedagogia crítica e os movimentos ecológicos, ela propõe uma nova 

racionalidade educativa que reconhece a Terra como casa comum e a educação como 

instrumento de reconstrução ética, política e ambiental da sociedade (Gadotti, 2000). 

Essa abordagem surge em resposta à crise ecológica global e ao modelo civilizatório 

hegemônico, que se assenta na exploração ilimitada da natureza, no consumismo e na 

lógica individualista do capitalismo neoliberal. 

Em outras palavras, a Ecopedagogia nasce nos anos 1990, inspirada na 

Pedagogia do Oprimido de Paulo Freire, mas incorporando os desafios ambientais e 

civilizatórios do século XXI. Segundo Gadotti (2000), a Ecopedagogia propõe uma 

“educação planetária”, que reconhece a Terra como “casa comum” e promove uma ética 

da sustentabilidade. 
A Ecopedagogia parte uma consciência planetária (gêneros, espécies, reinos, 
educação formal, informal e não formal). Ampliamos o nosso ponto de vista. 
Do homem para o planeta, acima de gêneros, espécies e reinos. De uma visão 
antropocêntrica para uma consciência planetária, para uma prática de 
cidadania planetária e para uma nova referência ética e social: a civilização 
planetária (Gadotti, 2000, p. 176). 

Segundo Gadotti (2009, p. 41), a Ecopedagogia “é a pedagogia da 

sustentabilidade, da vida e da solidariedade planetária”, orientando-se por uma ética de 

cuidado e responsabilidade coletiva. Inspirada nas ideias de Paulo Freire, a 

Ecopedagogia incorpora à pedagogia libertadora uma dimensão ecológica e planetária, 

compreendendo a educação como prática de transformação social e ambiental. Como 

afirma Freire (1996b, p. 38), “ensinar não é transferir conhecimento, mas criar as 

possibilidades para a sua produção ou a sua construção”, e nesse ato reside o 

compromisso ético-político com a vida e com o planeta. 

O termo “Ecopedagogia” foi inicialmente sistematizado por Francisco Gutiérrez 

e Cruz Prado (2002), que a definem como uma pedagogia voltada à construção da 

cidadania planetária, capaz de articular os princípios da sustentabilidade, da 

solidariedade e da justiça social. Para os autores, a educação deve contribuir para o 

desenvolvimento de uma consciência crítica sobre as relações entre o ser humano e o 

meio ambiente, promovendo uma nova visão de mundo baseada na interdependência e 

no respeito à diversidade. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

6 



Para Albanus (2013, p. 53-54) 
A ecopedagogia deve promover a educação pelo olhar das pessoas, pela 
forma como as pessoas observam o meio ambiente e interagem com ele, 
visando à formação do homem como um agente parceiro e integrado, que, 
por meio de vivências e atitudes voltadas para a redução dos danos e 
impactos ambientais, consegue disseminar a importância da ecopedagogia 
para a formação desse ser atuante. 

A Ecopedagogia, nesse sentido, não se limita à transmissão de conteúdos 

ecológicos, mas propõe uma reorientação epistemológica do ato educativo. De acordo 

com Morin (2000), essa reorientação exige o abandono da racionalidade fragmentada e 

reducionista, herança do pensamento cartesiano, e a adoção de uma racionalidade 

complexa, capaz de compreender o mundo como uma rede interligada de sistemas e 

relações. A educação, para ser ecopedagógica, precisa ensinar a “tecer junto” (Morin, 

2000), unindo saberes científicos, culturais e éticos numa perspectiva integradora e 

transdisciplinar. Nesse sentido, a Ecopedagogia propõe um diálogo de saberes (Santos, 

2007), reconhecendo a legitimidade dos conhecimentos tradicionais, populares e 

comunitários como parte essencial da construção da sustentabilidade e da vida. 

Para Gadotti (2000, p. 73), “educar ecologicamente é aprender a viver no planeta 

como um ser entre outros seres, com responsabilidades e direitos partilhados”. Esse 

princípio rompe com a visão antropocêntrica da modernidade e assume uma postura 

biocêntrica, em que todas as formas de vida possuem valor intrínseco. A educação, 

assim concebida, deve fomentar o desenvolvimento de sujeitos ecológicos (Carvalho, 

2008), conscientes das implicações éticas, sociais e ambientais de seus modos de viver e 

de produzir. 

Destarte, partindo do pressuposto afirmado por Gadotti (2000), de que a 

Ecopedagogia, estabelece-se como uma pedagogia planetária que se opõe à lógica do 

desenvolvimento hegemônico, centrado no consumismo e na exploração predatória da 

natureza. Pode-se, portanto, depreender que seu primeiro princípio fundamental é a 

centralidade da vida como valor supremo. Nesse sentido, a educação assume a tarefa de 

cultivar uma consciência ecológica crítica, que compreende o ser humano como parte 

integrante da teia da vida, e não como dominador ou proprietário da natureza (Gutiérrez; 

Prado, 2002). 

Leff (2011) reforça essa concepção ao propor o conceito de racionalidade 

ambiental, segundo o qual o conhecimento deve ser orientado por valores de 

sustentabilidade e justiça socioambiental. A Ecopedagogia, ao incorporar essa 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

7 



racionalidade, torna-se uma pedagogia da esperança e da ação, cujo foco é a 

emancipação humana e a regeneração da vida. Não se trata apenas de ensinar sobre o 

meio ambiente, mas de educar a partir e com o meio ambiente, reconhecendo-o como 

sujeito e contexto do processo educativo. Para a Ecopedagogia, esse modelo precisa ser 

superado por alternativas sustentáveis, solidárias e comunitárias, capazes de responder 

às necessidades humanas sem comprometer os ecossistemas (Leff, 2001). 

Outro princípio fundamental da Ecopedagogia é a práxis, conceito central na 

pedagogia freiriana. A ação educativa deve nascer do diálogo entre teoria e prática, 

permitindo que o sujeito se reconheça como agente de transformação. Gadotti (2009) 

enfatiza que a Ecopedagogia é, sobretudo, uma pedagogia da ação consciente, orientada 

por valores de solidariedade, participação e corresponsabilidade. Essa dimensão práxica 

implica compreender que a sustentabilidade não se alcança por discursos moralistas, 

mas por práticas concretas que transformam as relações sociais e ecológicas. 

A dimensão ética e espiritual da Ecopedagogia também é destacada por 

Gutiérrez e Prado (2002), que a descrevem como um caminho de reconciliação entre o 

ser humano e a natureza, capaz de resgatar o sentido de pertencimento e de reverência 

pela vida. Tal perspectiva aproxima-se da “pedagogia do amor” proposta por Freire 

(2000), ao reconhecer que a transformação do mundo requer não apenas consciência 

crítica, mas também sensibilidade, empatia, solidariedade e afeto. 

Dessa forma, a Ecopedagogia apresenta-se como uma proposta educativa que 

une razão, emoção e ação, sustentada em princípios éticos, políticos e epistemológicos. 

Ela orienta-se pela busca de um novo pacto civilizatório, no qual o conhecimento, o 

trabalho e a educação estejam a serviço da vida e não da acumulação. Como destaca 

Gadotti (2000), trata-se de uma educação para o ser, e não apenas para o ter – uma 

educação que se constrói em comunhão com o planeta e que assume o desafio de formar 

sujeitos ecológicos e solidários. 

Em síntese, é possível inferir que a Ecopedagogia se fundamenta em cinco 

princípios básicos, dentre os quais é possível destacar a interdependência e 

complexidade, reconhecendo a unidade entre o ser humano e a natureza (Morin, 2000); 

a sustentabilidade e justiça social, como bases de uma nova racionalidade ética (Leff, 

2011); o diálogo de saberes e diversidade cultural, valorizando os conhecimentos locais 

e tradicionais (Santos, 2007); a práxis transformadora, articulando teoria e ação (Freire, 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

8 



1996b); e a educação para a cidadania planetária, orientada pelo cuidado e pela 

solidariedade (Gutiérrez; Prado, 2002; Gadotti, 2009). 

Esses princípios, articulados entre si, compõem o núcleo epistemológico da 

Ecopedagogia e oferecem um horizonte de sentido para a reconstrução da educação em 

tempos de crise ambiental, ética e social. É nesse ponto de convergência que ela 

encontra na Educação do Campo um terreno fértil para a práxis e para a construção de 

uma sociedade ecológica, solidária, justa e democrática. 

Além disso, destaca-se a valorização dos saberes populares e comunitários, 

reconhecendo que a educação não pode limitar-se ao espaço escolar, mas deve dialogar 

com práticas culturais e produtivas locais. Essa dimensão aproxima a Ecopedagogia da 

Educação do Campo, pois ambas compreendem o conhecimento como construção 

coletiva e situada (Arroyo, 2012). 

A Ecopedagogia propõe a construção de uma consciência crítica planetária, que 

articula dimensões políticas, socioambientais e culturais. Conforme Freire (1996), 

educar implica cultivar a responsabilidade ética perante o outro e perante o mundo. 

Assim, a Ecopedagogia vai além da transmissão de conteúdos sobre meio ambiente, 

constituindo-se como uma prática pedagógica orientada para a transformação social, 

econômica, a justiça e a sustentabilidade. 

Dessa forma, a Ecopedagogia não se reduz a conteúdos sobre meio ambiente, 

mas constitui uma prática política e ética voltada à transformação das relações entre 

humanos e natureza. 

 
EDUCAÇÃO DO CAMPO: IDENTIDADE, PRINCÍPIOS, RESISTÊNCIA E 
POTENCIAL TRANSFORMADOR 

A Educação do Campo constitui-se como um movimento político, social e 

pedagógico que emerge das lutas históricas dos sujeitos-territórios do campo no Brasil, 

destacando-se agricultores familiares, quilombolas, assentados, acampados, ribeirinhos, 

povos indígenas, atingidos por barragens – na busca e na luta por reconhecimento, a 

garantida de direitos, justiça social e direito de acesso à educação. Mais do que uma 

proposta de ensino, ela representa uma forma de resistência e afirmação identitária, que 

se contrapõe à lógica excludente do modelo urbano-industrial dominante (Arroyo, 2012; 

Caldart, 2011). 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

9 



A Educação do Campo organiza-se em torno de alguns eixos centrais que dão 

sustentação à sua prática pedagógica e ao seu projeto político. O primeiro deles é o 

direito à educação contextualizada (Caldart, 2004), que considera as especificidades 

culturais, econômicas e territoriais das comunidades camponesas. Tal princípio parte da 

crítica à educação rural tradicional, frequentemente marcada pela negação da identidade 

camponesa e pela reprodução de uma lógica urbana e elitista. 

Portanto, diferentemente da chamada “educação rural”, tradicionalmente 

marcada por uma visão assistencialista e subordinada aos interesses das elites agrárias, a 

Educação do Campo parte do protagonismo das comunidades para construir um projeto 

educativo que reflita suas realidades, demandas e modos de vida (Arroyo, 2012c). Nesse 

sentido, a Educação do Campo é construída a partir da realidade concreta dos sujeitos 

do campo, reconhecendo suas formas de vida e de trabalho como referências válidas 

para os processos educativos. 

Um segundo eixo fundamental é o fortalecimento das identidades camponesas, 

conforme aponta Caldart (2004). A educação, nesse contexto, deve valorizar a história, 

a cultura e as práticas sociais das comunidades rurais, rompendo com visões 

estigmatizantes que associam o campo ao atraso e à marginalidade. Como afirma 

Arroyo (2012c, p. 67) “os sujeitos do campo não são atrasados nem marginais, mas 

portadores de tempos, saberes e culturas próprias que a escola historicamente negou”. 

Diante do exposto, portanto, 
...é preciso compreender a experiência mais ampla da formação humana 
dessas pessoas, dessa coletividade, ou desse novo sujeito social, para 
entender por que e como estão propondo uma escola, uma educação, um 
projeto de desenvolvimento que, simplesmente, possa se constituir como 
parte dessa experiência (Caldart, 2004, p. 30. Grifos meus). 

Caldart (2012) ressalta que a Educação do Campo é, antes de tudo, um projeto 

de afirmação cultural, que busca superar a negação histórica dos sujeitos camponeses, 

reconhecendo-os como protagonistas de um modelo alternativo de sociedade. Em outras 

palavras, “a Educação do Campo é, antes de tudo, um projeto pedagógico articulado ao 

projeto político dos trabalhadores do campo” (Caldart, 2004, p. 41). 

A Educação do Campo se ancora na luta pela terra e pela reforma agrária como 

dimensão constitutiva da prática educativa. Trata-se de compreender a escola como 

espaço de resistência, onde os processos de aprendizagem estão vinculados à 

organização coletiva e à luta por direitos. Nesse sentido, como afirma Freire (1992), a 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

10 



educação não pode ser neutra, pois sempre está inserida em um projeto político: ou se 

coloca a serviço da opressão, ou contribui para a emancipação dos sujeitos. Logo, a 

escola não é apenas um espaço de transmissão de conteúdos, mas um espaço de 

resistência e formação política, em que os sujeitos-territórios se reconhecem como parte 

de um movimento de transformação social (Freire, 1992). Assim, a luta pela terra, por 

educação, pela dignidade e pela justiça social torna-se parte essencial do fazer 

pedagógico no campo. 

Visualiza-se ainda como destaque, o princípio do fortalecimento das identidades 

camponesas, que visa superar o estigma de atraso atribuído ao campo, reconhecendo-o 

como espaço de produção de cultura, de trabalho digno e de alternativas para um 

desenvolvimento sustentável. Nesse ponto, a Educação do Campo se vincula à luta mais 

ampla por uma sociedade justa e democrática (Caldart, 2012), tanto no aspecto ético, 

cultural, político-econômico, quanto socioambiental. 

Conforme destacam Molina e Jesus (2004), outro princípio fundamental da 

Educação do Campo, é a articulação entre educação, trabalho e cultura, que se expressa 

na integração dos saberes escolares com as práticas sociais, produtivas e comunitárias, 

de modo que a escola esteja conectada às experiências de vida das comunidades, 

integrando os saberes da terra, da agroecologia e das tradições culturais locais. Essa 

articulação confere à Educação do Campo um caráter emancipatório, uma vez que 

rompe com a lógica da fragmentação do conhecimento (Molina; Jesus, 2004). 

Molina e Jesus (2004) destacam que a escola no campo não deve estar 

dissociada do trabalho agrícola, da organização comunitária e das manifestações 

culturais locais, mas deve servir como espaço de fortalecimento dessas dimensões. Essa 

integração contribui para uma formação integral, capaz de articular conhecimentos 

científicos e populares em um processo dialógico. 

Historicamente, o campo foi tratado pelas políticas públicas brasileiras como 

espaço de atraso e marginalidade, o que se refletiu em práticas educativas 

descontextualizadas e desvalorizadas. Durante décadas, prevaleceu uma visão de 

“educação rural” que se limitava à reprodução de conteúdos urbanos, ignorando as 

especificidades culturais, produtivas e territoriais das populações camponesas. Essa 

concepção reforçava o processo de subalternização e invisibilização dos sujeitos 

coletivos do campo (Molina, 2019b). 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

11 



A emergência da Educação do Campo, sobretudo a partir da década de 1990, 

representa uma inflexão histórica nesse quadro. Impulsionada por movimentos sociais 

como o Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST) e por instituições como 

a Universidade de Brasília (UnB) e o Fórum Nacional de Educação do Campo 

(FONEC), essa proposta consolidou-se como uma prática de resistência e de 

reconstrução do direito à educação (Arroyo, 2012a). O campo deixa de ser visto como 

espaço de atraso e passa a ser compreendido como território de vida, de cultura e de 

produção de saberes (Caldart, 2011). 

Segundo Caldart (2004), a Educação do Campo é orientada por uma concepção 

de educação que “nasce do chão da vida camponesa” e que reconhece o trabalho, a 

cultura e o território como dimensões indissociáveis da formação humana. Essa 

concepção rompe com o paradigma escolar tradicional, baseado na homogeneização 

curricular e na fragmentação do conhecimento, para propor um projeto pedagógico 

emancipador, vinculado à realidade concreta das comunidades rurais. 

Nessa perspectiva, 
O projeto de educação do campo, está inserido em um projeto de sociedade, 
ligado a um projeto de desenvolvimento para o campo, proposto e sendo 
construído pelos camponeses, os quais se articulam através de suas 
organizações sociais. Esse projeto contrapõe-se aos ideais do agronegócio, 
compreendendo este como toda relação comercial envolvendo produtos 
agrícolas [...] (Fernandes, 2018, p. 36). 

Arroyo (2012a) afirma que a Educação do Campo é, essencialmente, uma 

pedagogia da resistência, porque se opõe à lógica do agronegócio, da monocultura e da 

mercantilização da terra e da educação. Nesse sentido, ela constitui uma resposta 

política às formas contemporâneas de expropriação e exclusão, propondo uma educação 

comprometida com os sujeitos coletivos e com a defesa da terra como bem comum. 

Essa dimensão política é inseparável de sua dimensão pedagógica, pois ambas 

convergem para a construção de uma sociedade democrática, inclusiva, justa e 

sustentável. 

De acordo com Molina (2019a), a Educação do Campo não deve ser reduzida a 

uma política compensatória voltada para as zonas rurais, mas compreendida como um 

projeto de sociedade alternativo, que valoriza os modos de vida e de produção 

camponeses. Essa visão se articula com a perspectiva da Ecopedagogia, ao reconhecer 

que a crise ambiental global está profundamente ligada às formas de exploração 

econômica e cultural impostas aos povos do campo, das águas e das florestas. Assim, a 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

12 



Educação do Campo propõe uma reconfiguração das práticas educativas a partir da 

relação entre território, sujeitos, natureza, trabalho, identidade e sustentabilidade. 

Do ponto de vista epistemológico, a Educação do Campo rompe com o dualismo 

entre saber erudito e saber popular, propondo uma epistemologia da práxis que valoriza 

os conhecimentos produzidos na experiência cotidiana. Essa proposta dialoga com 

Freire (1996), para quem a educação é um ato político de libertação, no qual o oprimido 

se reconhece como sujeito histórico de sua própria formação. Como destaca Freire 

(2000, p. 72), “ninguém educa ninguém, ninguém educa a si mesmo, os homens se 

educam entre si, mediatizados pelo mundo”, princípio que fundamenta a prática 

dialógica e coletiva que orienta as escolas do campo. 

A Educação do Campo também assume uma dimensão ontológica e cultural, 

pois está enraizada em valores de solidariedade, reciprocidade e partilha. Para Caldart 

(2011), a escola do campo deve ser um espaço de produção cultural e política, que 

contribua para fortalecer a identidade camponesa e o sentimento de pertencimento ao 

território. Essa visão aproxima-se da concepção de Boaventura de Sousa Santos (2007), 

segundo a qual as lutas sociais do campo expressam uma busca por “novas 

epistemologias do sul”, capazes de desafiar a hegemonia do pensamento ocidental e 

reconhecer a pluralidade de saberes e modos de existir. 

A dimensão socioambiental da Educação do Campo também merece destaque. 

Conforme já observado anteriormente, Leff (2011) argumenta que a crise ecológica é, 

antes de tudo, uma crise do conhecimento e da racionalidade moderna, e que sua 

superação exige uma reconstrução epistemológica baseada na sustentabilidade e na 

justiça ambiental. Nesse sentido, a Educação do Campo, quando articulada à 

Ecopedagogia, constitui uma via concreta para a construção de uma racionalidade 

ambiental crítica, que valoriza a diversidade cultural e ecológica como fundamentos de 

um novo paradigma civilizatório. 

As práticas educativas desenvolvidas nas escolas do campo refletem esses 

princípios quando se organizam a partir da pedagogia da alternância, do trabalho 

coletivo e da participação comunitária. Tais práticas permitem articular o conhecimento 

científico ao saber popular, aproximando teoria e prática num processo dialético de 

formação. Essa metodologia contribui para a formação de sujeitos ecológicos e 

políticos, capazes de compreender as contradições de sua realidade e de intervir de 

forma consciente e solidária. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

13 



Destarte, a Educação do Campo deve ser compreendida como um campo de 

disputas e possibilidades, onde se confrontam projetos antagônicos de sociedade: de um 

lado, o projeto do agronegócio e da modernização excludente; de outro, o projeto da 

agricultura familiar, da agroecologia e da soberania alimentar. Ao assumir o lado dos 

povos do campo, a educação torna-se instrumento de emancipação e de transformação 

social. Como sintetiza Arroyo (2012a, p. 25), “a Educação do Campo é mais que uma 

modalidade de ensino: é um movimento social e uma afirmação de vida”. 

Assim, a Educação do Campo reafirma o direito à diferença, à terra e à cultura, 

constituindo-se como um espaço de resistência e de criação de alternativas. Ao dialogar 

com a Ecopedagogia, ela amplia seu potencial transformador, tornando-se também uma 

educação para a sustentabilidade e para a cidadania planetária. Essa articulação 

teórico-prática aponta para um novo horizonte educativo, no qual a escola do campo é 

reconhecida como lugar de produção de saberes, de práticas ecológicas e de esperança, 

elementos essenciais para a construção de uma outra sociedade possível. 

Por fim, um de seus princípios centrais é a defesa do direito à educação como 

prática de liberdade (Freire, 1992), uma educação que respeite e valorize as 

especificidades culturais, territoriais e produtivas do campo. Como destaca Caldart 

(2004), trata-se de uma educação que não apenas leva a escola até o campo, mas que 

reconhece a vida camponesa como espaço legítimo de produção de saberes e práticas 

educativas. 

 

POR UMA OUTRA SOCIEDADE POSSÍVEL 

A convergência entre Ecopedagogia e Educação do Campo representa um 

caminho viável e necessário para a construção de uma sociedade democrática, inclusiva, 

justa, solidária e sustentável, como afirmado anteriormente. Ambas as abordagens 

compartilham o compromisso com a emancipação dos sujeitos e com a defesa da vida 

em todas as suas formas. Portanto, pontua-se que a Ecopedagogia fortalece a Educação 

do Campo ao introduzir uma perspectiva ambiental e ética que ultrapassa os limites da 

escolarização formal. Promove-se, assim, uma educação que integra saberes, territórios 

e práticas, estimulando a criação de novas racionalidades socioambientais. 

Entre os principais pontos de convergência entre a Ecopedagogia e a Educação 

do Campo, é possível destacar a crítica ao modo de produção capitalista e à lógica 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

14 



perversa de exploração da natureza e da vida humana; ou seja, o modelo hegemônico do 

capital desumaniza os seres humanos ao mesmo tempo provoca a destruição da vida no 

planeta e impossibilita o bem-comum. Como afirma Leff (2001, p. 15) “a racionalidade 

econômica baniu a natureza da esfera da produção, gerando processos de destruição 

ecológica e degradação ambiental”. 

A valorização dos saberes populares e das práticas comunitárias; a defesa da 

terra como espaço de vida e não apenas de exploração econômica; e o compromisso 

com a formação integral e a emancipação dos sujeitos-territórios são caminhos viáveis 

que apontam à contra-hegemonia, o que evidencia que ainda resta uma saída à 

humanidade, por mais que se pareça difícil, e por vezes até impossível. 

Portanto, ao articular Ecopedagogia e Educação do Campo, desenham-se 

horizontes para a construção de uma sociedade orientada por valores democráticos, 

humanos, éticos, ecológicos e solidários. Nesse sentido, isso implica em um exercício 

permanente de repensar as práticas escolares, tornando-as participativas, críticas e 

sustentáveis; além de fortalecer os Movimentos Sociais do Campo como 

sujeitos-territórios políticos e educativos; bem como promover políticas públicas que 

articulem educação, agroecologia e soberania alimentar e consolidar uma pedagogia da 

esperança (Freire, 1992), que projete o futuro a partir da luta e da utopia. 

A intersecção entre Ecopedagogia e Educação do Campo revela-se fecunda, pois 

ambas partem da crítica ao modelo civilizatório vigente e propõem alternativas 

fundamentadas na justiça social, no cuidado ambiental e na participação democrática. 

Portanto, a Ecopedagogia e a Educação do Campo constituem-se em caminhos pela 

construção de uma outra sociedade possível. 

Segundo Freire (1992), a educação é prática de liberdade, e, nesse horizonte, a 

Ecopedagogia oferece à Educação do Campo uma dimensão planetária, enquanto esta, 

por sua vez, enraíza a Ecopedagogia em experiências concretas de luta e resistência.  

A construção de “uma outra sociedade possível” passa, necessariamente, pela 

educação, e, sobretudo, por uma Educação do Campo enraizada em princípios 

ecopedagógicos, comprometida com a vida, a natureza, a terra e a justiça social. 

Segundo Capra (2006, p. 15) “A educação para uma vida sustentável estimula tanto o 

entendimento intelectual da ecologia como cria vínculos emocionais com a natureza”. 

Nesse sentido, a prática educativa da Educação do Campo, cada vez mais, afirma-se 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

15 



como resistência ao modelo hegemônico de educação, que prima por um modelo de 

desenvolvimento capitalista, historicamente antiético, elitista, destruidor e excludente. 

CONCLUSÃO 

A reflexão desenvolvida ao longo deste estudo permitiu compreender que a 

articulação entre Ecopedagogia e Educação do Campo representa uma das mais 

promissoras vias para a construção de um projeto educativo comprometido com a 

transformação social, a sustentabilidade ambiental e a emancipação dos sujeitos do 

campo. Ambas as perspectivas, embora oriundas de contextos distintos, convergem no 

propósito de repensar o papel da educação diante das múltiplas crises enfrentadas pela 

humanidade, como a ecológica, a política, a ética e a civilizatória, que, historicamente, 

marcam o tempo atual do mundo contemporâneo. 

Os resultados apresentados evidenciaram que a Ecopedagogia, ao propor uma 

educação voltada para a sustentabilidade e para a cidadania planetária (Gadotti, 2009), 

oferece à Educação do Campo um referencial ético e epistemológico capaz de fortalecer 

suas práticas emancipatórias e coletivas. Por sua vez, a Educação do Campo, enraizada 

nas lutas e identidades dos povos camponeses (Caldart, 2011; Arroyo, 2012b), 

concretiza os princípios ecopedagógicos ao transformar a escola em um espaço de 

produção de saberes, de partilha, reorganização, luta e de resistência. 

Essa convergência teórica e prática indica que a educação para a sustentabilidade 

não pode ser dissociada da educação para a justiça social. Ambas dependem de um 

processo formativo que reconheça os sujeitos-territórios do campo como protagonistas 

da história, valorizando seus conhecimentos, suas culturas e suas formas de relação com 

a natureza. Como afirma Freire (1996, p. 37), “a educação é um ato político, e o seu 

sentido depende do projeto de sociedade que se quer construir”. Assim, uma pedagogia 

ecopedagógica do campo é, ao mesmo tempo, um ato de resistência e de esperança. 

Os achados deste estudo também revelam que a integração entre Ecopedagogia e 

Educação do Campo fortalece processos de autonomia comunitária, fomenta a 

consciência ecológica e amplia a participação cidadã nas decisões sobre o território e o 

meio ambiente. As práticas de alternância, a interdisciplinaridade e o diálogo de saberes 

emergem como elementos estruturantes dessa nova racionalidade educativa, na qual 

teoria e prática se entrelaçam em um movimento permanente de reflexão e ação (Freire, 

2000). 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

16 



Contudo, os desafios permanecem significativos. Persistem contradições entre o 

discurso político da sustentabilidade e a efetivação de políticas públicas coerentes com 

as realidades do campo. A precarização das condições de trabalho docente, a ausência 

de formação continuada voltada à temática socioambiental e a hegemonia de modelos 

tecnicistas e urbanos de ensino ainda constituem entraves à consolidação de uma 

educação verdadeiramente transformadora (Molina, 2019a). Enfrentar esses desafios 

exige o fortalecimento das políticas públicas específicas de Educação do Campo, bem 

como a ampliação de espaços de diálogo entre universidades, movimentos sociais e 

comunidades. 

Em síntese, a Ecopedagogia e a Educação do Campo, quando articuladas, 

convertem-se em um projeto pedagógico de reconstrução civilizatória, que propõe uma 

nova ética da vida e do conhecimento. Trata-se de uma pedagogia que reconhece a Terra 

como casa comum, os sujeitos do campo como guardiões da biodiversidade e a 

educação como caminho para a sustentabilidade e a justiça. Essa perspectiva abre 

possibilidades para a construção de uma sociedade que valorize o cuidado, a 

solidariedade e o equilíbrio entre seres humanos e natureza, enfim, uma “outra” 

sociedade possível e necessária. 

Desta forma, reafirma-se que o horizonte educativo que emerge dessa integração 

é o de uma educação emancipatória, crítica, ecológica e solidária, enraizada nos 

territórios e voltada à transformação das estruturas de poder e de pensamento. A 

Ecopedagogia oferece à Educação do Campo o sentido planetário de sua luta; e a 

Educação do Campo oferece à Ecopedagogia a concretude de sua prática. Juntas, ambas 

apontam para um novo paradigma educativo e civilizatório, capaz de sustentar a 

esperança ativa e crítica de que é possível reinventar o mundo a partir da educação, o 

que possibilita a formação de sujeitos ecológicos, conscientes, críticos e socialmente 

engajados. 

Portanto, mais do que uma proposta pedagógica, a convergência entre 

Ecopedagogia e Educação do Campo representa um projeto civilizatório alternativo, 

comprometido com a vida, a sustentabilidade e com a justiça socioambiental. Trata-se, 

pois, de um projeto civilizatório alternativo, que desafia o modelo hegemônico e 

fortalece a utopia de um mundo humano, democrático e socioambientalmente 

equilibrado. Assim, reafirma-se a importância de políticas públicas e práticas educativas 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

17 



que fortaleçam o vínculo entre educação, ciência, território e natureza, como bases para 

a construção de “uma outra sociedade possível”. 

 

REFERÊNCIAS 
 

ALBANUS, Lívia Lucina F.; ZOUVI, Cristiane L. Ecopedagogia: educação e meio 
ambiente. Curitiba: InterSaberes, 2013. 
 
ARROYO, Miguel G. Educação do Campo: território de saberes e lutas. Petrópolis: 
Vozes, 2012a. 
 
ARROYO, Miguel G. Ofício de Mestre: imagens e autoimagens. 8ª. ed. Petrópolis: 
Vozes, 2012b. 
 
ARROYO, Miguel G. Educação do campo e o direito à educação: desafios atuais. 
Petrópolis: Vozes, 2012c. 
 
CALDART, Roseli S. Pedagogia do Movimento Sem Terra. São Paulo: Expressão 
Popular, 2004. 
 
CALDART, Roseli S. Pedagogia do Movimento Sem Terra: escola é mais do que 
escola. Petrópolis: Vozes, 2011. 
 
CALDART, Roseli S. Educação do Campo: notas para uma análise de percurso. In: 
MOLINA, Mônica C; JESUS, Sonia Meire S. A. de (orgs.). Contribuições para a 
construção de um projeto de Educação do Campo. Brasília: Articulação Nacional 
“Por uma Educação do Campo”, 2012. p. 15-35. 
 
CARVALHO, Isabel Cristina Moura. Educação ambiental: a formação do sujeito 
ecológico. 4. ed. São Paulo: Cortez, 2008. 
 
CAPRA, Fritjof et al. Alfabetização Ecológica: a educação das crianças para um 
mundo sustentável. Tradução Carmen Fischer. São Paulo: Cultrix, 2006. 
 
FERNANDES, Rosana C. Educação do campo como território em disputa. In: SOUZA, 
Murilo Mendonça O. de. (Org.). Educação do Campo: lutas, experiências e reflexões. 
Goiânia: Ed. UEG, 2018. 
 
FREIRE, P. Pedagogia da Esperança: um reencontro com a Pedagogia do Oprimido. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. 
34ª. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1996a. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 36ª. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996b. 
 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

18 



FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança: um reencontro com a Pedagogia do 
Oprimido. 8ª. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2000. 
 
GADOTTI, Moacir. Pedagogia da Terra. São Paulo: Peirópolis, 2000. 
 
GADOTTI, Moacir. Educar para a sustentabilidade: uma contribuição à década da 
Educação para o Desenvolvimento Sustentável. São Paulo: Instituto Paulo Freire, 2009. 
 
GIL, Antonio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. 6ª. ed. São Paulo: Atlas, 
2008. 
 
GUTIÉRREZ, Francisco; PRADO, Cruz. Ecopedagogia e cidadania planetária. São 
Paulo: Cortez, 2002. 
 
LEFF, Enrique. Saber ambiental: sustentabilidade, racionalidade, complexidade e 
poder. Petrópolis: Vozes, 2001. 
 
LEFF, Enrique. Racionalidade ambiental: a reapropriação social da natureza. 5ª. ed. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2011. 
 
MOLINA, Mônica C. Educação do Campo e formação de educadores: desafios e 
possibilidades. 2ª. ed. Brasília: MDA; Universidade de Brasília, 2019a. 
 
MOLINA, Mônica C. Educação do campo e desenvolvimento sustentável: desafios e 
perspectivas. Brasília: MEC, 2019b. 
 
MOLINA, Mônica Castagna; JESUS, Sonia Meire Santos de (orgs.). Contribuições 
para a construção de um projeto de Educação do Campo. Brasília: Articulação 
Nacional por uma Educação do Campo, 2004. 
 
MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa 
em saúde. 8. ed. São Paulo: Hucitec, 2001. 
 
MORIN, Edgar. Os sete saberes necessários à educação do futuro. 2ª. ed. São Paulo: 
Cortez; UNESCO, 2000. 
 
SACRISTÁN, José G. Educar e conviver: a cidadania como horizonte educativo. Porto 
Alegre: Artmed, 2013. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. A gramática do tempo: para uma nova cultura 
política. São Paulo: Cortez, 2007. 
 
TOLEDO, Víctor M.; BARRERA-BASSOLS, Narciso. La memoria biocultural: la 
importancia ecológica de las sabidurías tradicionales. Barcelona: Icaria Editorial, 2009. 
 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

19 


	INTRODUÇÃO 
	ECOPEDAGOGIA: FUNDAMENTOS E PRINCÍPIOS 
	CONCLUSÃO 
	REFERÊNCIAS 

