
 

 

 

 
Ecopedagogia e Povos Indígenas da Amazônia 

Cosmovisões e Saberes Ancestrais como Práxis de Sustentabilidade1 
 
 

Douglas Aparecido Bueno2 
Universidade Federal de Rondônia (UNIR) – Brasil 

https://orcid.org/0000-0003-0874-3426 
 

Amauri Napakobá Suruí3 
Universidade Federal de Rondônia (UNIR) – Brasil  

https://orcid.org/0009-0005-7568-7462 
 

Luana Gathi Ká Sebirop Rodrigues da Silva Gavião4 
Universidade Federal de Rondônia (UNIR) – Brasil 

https://orcid.org/0000-0003-0874-3426 
 
 
 

Resumo: O artigo examina a ecopedagogia em diálogo com saberes ancestrais dos povos originários da 
Amazônia rondoniense, entendendo que a crise ambiental contemporânea é também uma crise epistêmica 
produzida pela racionalidade moderna que dissocia sociedade e natureza. A ecopedagogia é tratada como 
pedagogia crítica da sustentabilidade, cujas potencialidades se afirmam, mas cujos limites emergem 
quando universalismos pedagógicos obscurecem a diversidade cultural. Nesse contexto, mobilizam-se a 
interculturalidade crítica e as epistemologias do Sul, especialmente a ecologia de saberes, para 
problematizar o epistemicídio e reivindicar justiça cognitiva. O texto evidencia cosmovisões e práticas 
educativas indígenas que concebem a terra como sujeito de direitos, mostrando que tais saberes não são 
complementares ao conhecimento ocidental, mas aportes epistêmicos capazes de reconfigurar a própria 
ecopedagogia em direção a um paradigma decolonial. Sustenta-se que o diálogo intercultural e a 
valorização de saberes ancestrais podem formar sujeitos ecológicos e fortalecer futuros sustentáveis. Com 
abordagem qualitativa, hermenêutica e interdisciplinar, o estudo busca preencher lacunas teóricas e 
estimular práticas educativas situadas que articulem sustentabilidade, direitos humanos e justiça 
socioambiental. Conclui-se reafirmando a centralidade da pluralidade epistêmica e a necessidade de uma 
ecopedagogia decolonial ancorada em territorialidades e epistemologias plurais. 
Palavras-chave:  Ecopedagogia. Povos originários. Epistemologias do Sul. Saberes ancestrais. 
Sustentabilidade. 

4 Formação técnica em Florestas pelo Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de Rondônia 
(IFRO), integrada ao ensino médio. Graduada em Direito pela Universidade Federal de Rondônia (UNIR) 
e pós-graduada em Direito do Trabalho e Processual do Trabalho. E-mail: luana.sebirop@gmail.com  

3 Bacharel em Administração (2013) pela União das Escolas Públicas de Rondônia-UNIRO. Membro do 
grupo de Pesquisa Bioética na Amazônia. Pesquisador indígena do povo paíter suruí e do Projeto de 
Pesquisa a Valorização dos Saberes Tradicionais Indígenas na Amazônia Brasileira: Decolonialismo e 
Políticas Públicas. Cursando graduação em Direito na Universidade Federal de Rondônia-UNIR, Campus 
Cacoal. E-mail: amaurisurui3@gmail.com  

2 Doutor em Filosofia pela PUC-SP. Professor e Pesquisador do Programa de Pós-Graduação Profissional 
Interdisciplinar Direitos Humanos e Desenvolvimento da Justiça e do Programa de Pós-Graduação em 
Filosofia e Professor Adjunto no Departamento de Direito, Campus de Cacoal-RO, todos pela 
Universidade Federal de Rondônia (UNIR). E-mail: douglas.bueno@unir.br  

1 Recebido em: 12/10/2025. Aprovado em: 27/11/2025. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

1 

https://orcid.org/0000-0003-0874-3426
https://orcid.org/0009-0005-7568-7462
https://orcid.org/0000-0003-0874-3426
mailto:luana.sebirop@gmail.com
mailto:amaurisurui3@gmail.com
mailto:douglas.bueno@unir.br


Ecopedagogía y Pueblos Indígenas de la Amazonía 
Cosmovisiones y Saberes Ancestrales como Praxis de Sostenibilidad 

 
Resumen: El artículo examina la ecopedagogía en diálogo con los saberes ancestrales de los pueblos 
originarios de la Amazonía rondoniense, comprendiendo que la crisis ambiental contemporánea es 
también una crisis epistémica producida por la racionalidad moderna que disocia sociedad y naturaleza. 
La ecopedagogía se aborda como una pedagogía crítica de la sostenibilidad, cuyas potencialidades se 
evidencian, aunque sus límites emergen cuando universalismos pedagógicos oscurecen la diversidad 
cultural. En este contexto, se movilizan la interculturalidad crítica y las epistemologías del Sur, 
especialmente la ecología de saberes, para problematizar el epistemicidio y reivindicar la justicia 
cognitiva. El texto destaca cosmovisiones y prácticas educativas indígenas que conciben la tierra como 
sujeto de derechos, mostrando que estos saberes no son complementarios al conocimiento occidental, sino 
aportes epistémicos capaces de reconfigurar la propia ecopedagogía hacia un paradigma decolonial. Se 
sostiene que el diálogo intercultural y la valorización de los saberes ancestrales pueden formar sujetos 
ecológicos y fortalecer futuros sostenibles. Con un enfoque cualitativo, hermenéutico e interdisciplinario, 
el estudio busca llenar lagunas teóricas y estimular prácticas educativas situadas que articulen 
sostenibilidad, derechos humanos y justicia socioambiental. Se concluye reafirmando la centralidad de la 
pluralidad epistémica y la necesidad de una ecopedagogía decolonial anclada en territorialidades y 
epistemologías plurales. 
Palabras clave: Ecopedagogía. Pueblos originarios. Epistemologías del Sur. Saberes ancestrales. 
Sostenibilidad. 

 
Ecopedagogy and Indigenous Peoples of the Amazon 

Cosmovisions and Ancestral Knowledge as a Praxis of Sustainability 
 
Abstract: This article examines ecopedagogy in dialogue with the ancestral knowledge of Indigenous 
peoples from the Rondonian Amazon, understanding that the contemporary environmental crisis is also 
an epistemic crisis produced by the modern rationality that separates society from nature. Ecopedagogy is 
approached as a critical pedagogy of sustainability, whose potential is evident, although its limits appear 
when pedagogical universalism obscures cultural diversity. Within this perspective, critical 
interculturality and the epistemologies of the South—especially the ecology of knowledges—are 
mobilized to problematize epistemicide and demand cognitive justice. The text highlights Indigenous 
worldviews and community-based educational practices that conceive the land as a subject of rights, 
showing that such knowledge is not merely complementary to Western thought but constitutes epistemic 
contributions capable of reconfiguring ecopedagogy toward a decolonial paradigm. It argues that 
intercultural dialogue and the valorization of ancestral knowledge can foster ecological subjects and 
strengthen sustainable futures. Using a qualitative, hermeneutic, and interdisciplinary approach, the study 
seeks to address theoretical gaps and stimulate situated educational practices that articulate sustainability, 
human rights, and socio-environmental justice. The conclusion reaffirms the centrality of epistemic 
plurality and the need for a decolonial ecopedagogy grounded in territorialities and plural epistemologies. 
Keywords: Ecopedagogy. Indigenous peoples. Epistemologies of the South. Ancestral knowledge. 
Sustainability. 
 
 
INTRODUÇÃO 

A crise ambiental contemporânea não pode ser compreendida apenas como um 

problema ecológico ou como consequência da degradação acelerada dos ecossistemas. 

Ela revela, em sentido mais profundo, uma ruptura entre sociedade e natureza, 

sustentada por uma racionalidade moderna que dissocia o humano de seu ambiente e 

reduz a complexidade da vida a um recurso utilitário. Essa lógica instrumental, voltada 

ao crescimento econômico ilimitado, ameaça a diversidade biológica e cultural, 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

2 



colocando em xeque a própria continuidade das formas de vida no planeta. Nesse 

cenário, torna-se urgente repensar os modos de produzir conhecimento, de organizar a 

sociedade e, sobretudo, de educar, abrindo espaço para alternativas que incorporem 

valores éticos, afetivos e comunitários na relação com o mundo. 

É nesse ponto que a ecopedagogia se apresenta como um campo estratégico. 

Inspirada nas pedagogias críticas e ambientais, ela busca articular educação e 

sustentabilidade a partir de uma perspectiva que rompe com o reducionismo da 

modernidade. A ecopedagogia questiona não apenas os impactos ambientais das 

práticas humanas, mas também os paradigmas epistemológicos que sustentam a 

exploração da natureza. Ao aproximar-se das epistemologias do Sul, ela reconhece a 

necessidade de dialogar com múltiplos saberes, especialmente aqueles produzidos por 

povos e comunidades historicamente marginalizados. Tal perspectiva amplia as 

possibilidades de compreensão da crise atual, pois desloca o olhar da exclusividade 

científica ocidental para a pluralidade de modos de habitar o planeta. 

Na Amazônia, e de modo particular no território rondoniense, essa questão 

ganha relevo. Os povos indígenas que habitam a região preservam cosmovisões 

baseadas na interdependência entre seres humanos, florestas, rios e animais, sustentando 

práticas educativas que não separam o viver do aprender. Esses saberes ancestrais, ao 

contrário da lógica extrativista que historicamente marcou a ocupação da região, 

oferecem pistas concretas para a construção de um futuro sustentável. A experiência 

indígena não se limita a uma dimensão simbólica, mas se traduz em práticas de manejo, 

rituais de cuidado e processos de transmissão de conhecimento que integram ética, 

espiritualidade e ecologia. Reconhecer e valorizar tais práticas é condição para repensar 

a ecopedagogia como práxis transformadora. Note-se que na Amazônia rondoniense, os 

saberes indígenas manifestam-se em modos de vida profundamente enraizados no 

ambiente florestal, estabelecendo relações de cuidado e reciprocidade que escapam à 

lógica extrativista. Rondônia abriga 21.153 pessoas autodeclaradas indígenas, 

distribuídas em 29 povos distintos segundo o Censo Demográfico de 2022, 

correspondendo a cerca de 1,25 % da população estadual e nacional (IBGE, 2022; ISA, 

2022). As Terras Indígenas localizadas no estado ocupam aproximadamente 49.967,01 

km², o que equivale a 21,03 % de seu território estadual, demonstrando a presença 

ecológica expressiva desses povos. Em muitos casos, essas terras coincidem com áreas 

de alta biodiversidade e de valor ambiental estratégico, o que intensifica os conflitos 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

3 



ecológicos diante de invasões, grilagem, desmatamento e pressão de empreendimentos 

predatórios (CIMI, 2022). Etnicamente diversos - como Paiter Suruí, Gavião, Cinta 

Larga, Karitiana, entre outros - esses povos articulam cosmologias que percebem rios, 

florestas e seres não humanos como sujeitos de comunicação e relacionamento, não 

como insumos ou objetos (ISA, 2022). Por exemplo, na Terra Indígena Sete de 

Setembro5, comunidades Suruí mantêm projeto de carbono florestal que articula práticas 

de manejo ecológico com identidades culturais e rituais do território. Esse cenário 

ilustra que a ecopedagogia proposta no presente artigo não dialoga com abstrações 

neutras, mas com comunidades que vivem sob tensões ambientais e culturais concretas, 

ameaçadas por violências territoriais, mas simultaneamente portadoras de saberes que 

moldam ecologias simbólicas e resistentes. 

Quanto ao tema, entretanto, observa-se uma lacuna na produção acadêmica. 

Enquanto a ecopedagogia avança como campo crítico de reflexão, sua articulação com 

os saberes indígenas da Amazônia ainda é incipiente. De um lado, há uma teoria 

pedagógica voltada à sustentabilidade, mas que carece de lastro em práticas 

comunitárias não ocidentais; de outro, existem práticas educativas originárias de enorme 

relevância, mas invisibilizadas pelo sistema científico dominante. Esse desencontro 

epistemológico é, ao mesmo tempo, um desafio e uma oportunidade, ou seja, desafio 

porque perpetua hierarquias de conhecimento; oportunidade porque abre espaço para a 

construção de uma ecopedagogia decolonial, capaz de se reconfigurar a partir desses 

encontros interculturais. 

Dessa problemática emerge a questão central que orienta este estudo: de que 

modo os saberes ancestrais dos povos indígenas da Amazônia rondoniense podem 

reconfigurar a ecopedagogia como práxis de sustentabilidade? Parte-se da hipótese de 

que tais saberes não apenas complementam o campo ecopedagógico, mas o reorientam 

epistemologicamente, ao introduzirem dimensões espirituais, comunitárias e relacionais 

que desafiam a racionalidade fragmentada da modernidade ocidental. Nessa perspectiva, 

a ecopedagogia é concebida como território de encontro entre epistemologias, um 

espaço dialógico em que a educação ambiental crítica se entrelaça às cosmologias 

5 A Terra Indígena Sete de Setembro, localizada entre Rondônia e Mato Grosso, abriga o povo Paiter 
Suruí e foi palco da primeira experiência indígena do Brasil registrada oficialmente no mercado 
internacional de créditos de carbono (REDD+). O projeto, iniciado em 2009 em parceria com o Instituto 
Socioambiental (ISA) e organizações internacionais, visava a preservação de 248 mil hectares de floresta 
e o fortalecimento da gestão territorial Suruí, tornando-se referência global de protagonismo indígena em 
mecanismos de mitigação das mudanças climáticas (ISA, 2022). 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

4 



indígenas e às epistemologias do Sul, conformando novas possibilidades de produção e 

circulação de saberes. A partir dessa hipótese, o estudo tem como objetivo geral 

investigar de que forma os conhecimentos e práticas educativas dos povos indígenas da 

Amazônia rondoniense podem dialogar com a ecopedagogia, contribuindo para a 

formulação de uma pedagogia intercultural e decolonial da sustentabilidade, capaz de 

articular ética, espiritualidade, justiça cognitiva e práticas educativas enraizadas em 

contextos locais. Busca-se, assim, compreender as convergências e tensões entre saberes 

acadêmicos e ancestrais, evidenciando caminhos para uma educação que reconheça a 

diversidade epistêmica como fundamento de alternativas sustentáveis e socialmente 

emancipatórias. 

A pesquisa desenvolvida neste artigo adota uma abordagem qualitativa, 

hermenêutica e interdisciplinar, fundamentada nos princípios da epistemologia 

decolonial e da ecologia de saberes. O percurso metodológico foi construído a partir da 

experiência dialógica entre os três autores, dois pesquisadores indígenas, pertencentes 

aos povos Paiter Suruí e Gavião, e um pesquisador não indígena vinculado à 

universidade, compondo um processo colaborativo de produção de conhecimento que 

reflete a própria proposta teórica do estudo. Essa composição autoral plural não se 

limita à representatividade, mas constitui uma metodologia de coautoria intercultural, na 

qual diferentes modos de conhecer e interpretar o mundo coexistem em condição de 

equivalência epistêmica. A escrita do artigo foi conduzida por meio de trocas 

intersubjetivas, entrevistas narrativas e reflexões compartilhadas em roda de conversas 

realizadas entre os autores em sala de aula entre os anos de 2024 e 2025. Esses 

encontros permitiram integrar as dimensões da oralidade, da memória e da 

espiritualidade às discussões teóricas sobre ecopedagogia e sustentabilidade, 

configurando um processo de pesquisa que é, ao mesmo tempo, investigação e práxis 

educativa. O estudo assume, assim, um caráter hermenêutico-participativo, no qual a 

interpretação dos fenômenos educativos e ecológicos decorre da escuta e da 

reciprocidade entre saberes acadêmicos e ancestrais. A presença dos autores indígenas 

assegura que as cosmologias, narrativas e práticas de aprendizagem próprias de seus 

povos não sejam tratadas como objetos de estudo, mas como fontes epistêmicas 

legítimas, orientadoras da reflexão e da escrita. O pesquisador não indígena, por sua 

vez, atua como mediador e sistematizador, articulando o diálogo entre a linguagem 

científica e a oralidade comunitária, sem hierarquizar perspectivas. A análise do 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

5 



material produzido - composto por anotações, transcrições de relatos orais, registros de 

rituais educativos e revisão bibliográfica - foi orientada pelos princípios da 

hermenêutica de profundidade (Thompson, 2011), que busca compreender o sentido 

cultural e simbólico dos discursos, e pela análise interpretativa intercultural (Santos, 

2022), que privilegia o encontro entre saberes. As interpretações emergiram de um 

processo coletivo de leitura e reescrita, em que cada autor revisitou os textos produzidos 

para garantir fidelidade às experiências narradas e à ética do diálogo. Portanto, a 

metodologia adotada configura-se como uma práxis intercultural e decolonial de 

pesquisa, em que o próprio ato de produzir conhecimento se transforma em exercício 

pedagógico de reconhecimento mútuo, escuta e reconstrução epistemológica. Essa 

escolha metodológica está em consonância com o objetivo central do artigo, isto é, 

propor uma ecopedagogia enraizada nos saberes indígenas da Amazônia rondoniense, 

capaz de articular sustentabilidade, espiritualidade, justiça cognitiva e transformação 

social. 

Assim, o mérito do artigo está em propor uma ponte entre duas tradições de 

saber que historicamente se mantiveram apartadas. De um lado, a ecopedagogia, com 

sua crítica à racionalidade moderna e seu projeto de educação para a sustentabilidade; 

de outro, as epistemologias indígenas amazônicas, com suas práticas integradoras e sua 

cosmologia relacional. Ao colocar essas tradições em diálogo, busca-se não apenas 

enriquecer a ecopedagogia, mas também afirmar a centralidade dos povos indígenas na 

construção de futuros alternativos diante da crise socioambiental global. 

Enfim, nesse sentido, a contribuição deste trabalho é dupla. Do ponto de vista 

teórico, avança-se na compreensão da ecopedagogia como um campo que não pode 

prescindir das epistemologias do Sul. Do ponto de vista prático, aponta-se a 

aplicabilidade dessa proposta em experiências educativas interculturais, na formação de 

professores e em projetos comunitários que articulem sustentabilidade e justiça 

socioambiental. Assim, o artigo não se limita a uma reflexão abstrata, mas se ancora em 

possibilidades concretas de transformação. 

 

ECOPEDAGOGIA COMO PEDAGOGIA CRÍTICA DA SUSTENTABILIDADE 

A emergência da ecopedagogia inscreve-se no reconhecimento de que a crise 

ambiental é também crise epistemológica. Leff (2016, p. 42) observa que “a crise 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

6 



ambiental é, antes de tudo, uma crise do conhecimento”, indicando o esgotamento da 

racionalidade moderna que separou sociedade e natureza. A ecopedagogia surge, 

portanto, como pedagogia crítica da sustentabilidade, recusando abordagens 

técnico-comportamentais de educação ambiental que reduzem a complexidade 

ecológica a práticas individuais ou a discursos normativos sobre “desenvolvimento 

sustentável”. Em vez disso, propõe uma perspectiva ético-política fundada na 

interdependência planetária e na justiça socioambiental, articulando transformação 

social e cuidado com a Terra (Gadotti, 1999; Leff, 2019). 

Derivada das pedagogias críticas, a ecopedagogia amplia o legado freireano ao 

incorporar o mundo não humano como sujeito de relação. O diálogo, enquanto eixo 

metodológico de Paulo Freire, passa a compreender também os vínculos entre seres 

humanos, ecossistemas e territórios, de modo que natureza e cultura deixem de operar 

como polos dissociados (Ruiz-Peñalver, 2021). Essa ampliação desloca a educação de 

uma prática centrada exclusivamente na formação política para uma perspectiva 

ecocentrada, na qual a vida, humana e não humana, constitui horizonte ético e 

epistêmico. 

Nesse contexto, a noção de “cidadania planetária” torna-se componente 

estruturante. Ao educar para o planeta, a ecopedagogia busca articular escalas local e 

global, evidenciando conexões entre devastação ambiental, desigualdades sociais e 

colonialismo ecológico. Tal articulação envolve mobilizar pensamento sistêmico, 

sensibilidade ecológica e reflexão crítica sobre dinâmicas de poder, estabelecendo 

pontes entre crises ambientais e estruturas econômicas que sustentam padrões de 

exploração (Ruiz-Peñalver, 2021; Cartas da Terra, 2022). 

A força normativa dessa abordagem decorre de sua capacidade de tensionar 

práticas educativas convencionais. A ecopedagogia não se limita a introduzir conteúdos 

ambientais nos currículos. Ela propõe reestruturar metodologias, relações pedagógicas e 

finalidades formativas, recusando a neutralidade e afirmando o compromisso 

ético-político com justiça socioambiental. Como afirmam Sauvé (2005) e Kumalo 

(2024), abordagens utilitaristas ou comportamentais falham ao ignorar que a crise 

ecológica resulta de sistemas de produção que articulam colonialismo, racismo 

ambiental e desigualdade. 

A ecopedagogia, dessa maneira, coloca em questão tanto a fragmentação 

disciplinar quanto o paradigma antropocêntrico ainda predominante nas instituições 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

7 



educacionais. Leff (2016) chama essa renovação de “revolução paradigmática”, pois 

exige reconfigurar o conhecimento e abrir-se a racionalidades ambientais plurais. 

Inspirada por essa virada, a ecopedagogia propõe que o processo educativo seja 

compreendido como prática de transformação coletiva, articulando teoria, crítica e ação 

situada. Porém, para sustentar essa promessa emancipatória, a ecopedagogia deve 

enfrentar suas tensões internas, especialmente a tendência ao universalismo abstrato e o 

risco de desconexão com saberes locais. 

 

TENSÕES INTERNAS: UNIVERSALISMOS PEDAGÓGICOS, RISCO DE 

COOPTAÇÃO E DESCONEXÃO COM SABERES LOCAIS 

Apesar de seu horizonte crítico, a ecopedagogia enfrenta limites que exigem 

exame rigoroso. Um deles é a tendência ao universalismo pedagógico. Conceitos como 

“sustentabilidade”, “ética ambiental” e “cidadania planetária”, embora politicamente 

relevantes, emergem de tradições ocidentais que pretendem falar em nome da 

humanidade, mas que podem apagar cosmologias e racionalidades diversas (Simpson, 

2021). Quando aplicadas de modo abstrato, tais categorias mascaram disputas 

históricas, territoriais e epistêmicas, impondo uma visão homogênea que não 

corresponde às experiências concretas das comunidades, especialmente povos 

indígenas, ribeirinhos e agricultores familiares da Amazônia e de Rondônia. 

Esse universalismo torna-se mais problemático quando a ecopedagogia é 

incorporada por instituições formais e agendas internacionais de “desenvolvimento 

sustentável”, frequentemente alinhadas ao neoliberalismo. Nessas condições, discursos 

críticos podem ser convertidos em produtos pedagógicos “verdes”, desprovidos de 

enfrentamento estrutural. Zembylas (2025) e Ruiz-Peñalver (2021) alertam que práticas 

educativas voltadas à sensibilização ambiental podem ser capturadas por lógicas de 

mercado, resultando em “sustentabilidade de fachada”, na qual ações ecológicas são 

simuladas, mas as estruturas de exploração da natureza permanecem intactas. Esse risco 

é visível em programas corporativos e políticas públicas que substituem transformação 

social por mudanças comportamentais individuais. 

Outro tensionamento diz respeito ao desencaixe entre teoria e práticas 

comunitárias. Walsh (2019, p. 56) critica pedagogias que “pensam sobre” e não “com” 

os territórios e corpos, produzindo aquilo que denomina “pedagogia desenraizada”. No 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

8 



Brasil, esse problema aparece em iniciativas escolares que desconsideram o manejo 

tradicional da floresta, os calendários agrícolas, a oralidade e as práticas ritualísticas que 

estruturam os conhecimentos de povos amazônicos. Quando a ecopedagogia é elaborada 

apenas em espaços acadêmicos ou burocráticos, sem participação efetiva das 

comunidades, tende a funcionar como “ecopedagogia de gabinete”, incapaz de dialogar 

com formas de existência local. Santos (2022) identifica nessa dinâmica a “monocultura 

do saber”, que reduz a pluralidade epistêmica a um único padrão cognitivo. 

O perigo do universalismo é produzir exclusão dentro de um discurso que 

pretende emancipar. Currículos universalizantes podem reproduzir hierarquias coloniais 

ao apresentar conteúdos desconectados de realidades locais. Estudos sobre escolas 

indígenas e tradicionais indicam que muitos currículos ignoram práticas de manejo 

sustentável, conhecimentos sobre a floresta e cosmologias associadas ao cuidado e à 

reciprocidade (Pereira, 2020). Nessas situações, a pedagogia crítica perde potência 

transformadora, pois não se encarna nos modos de vida que pretende fortalecer. 

Isso não significa rejeitar categorias globais, mas situá-las em diálogo com 

epistemes locais. O desafio consiste em construir uma ecopedagogia capaz de mediar 

entre escalas: reconhecer a relevância das lutas ambientais globais, mas ancorá-las em 

racionalidades históricas e territoriais específicas. A mediação necessária é aquela 

proposta pela ecologia de saberes, na qual conceitos universais não são impostos, mas 

traduzidos, ressignificados e tensionados por cosmologias locais. Esse processo evita 

tanto o imperialismo cognitivo quanto o isolamento cultural, possibilitando 

convergências plurais. 

Essas tensões, quando assumidas criticamente, abrem caminho para uma 

reconstrução profunda da ecopedagogia: não como pedagogia abstrata, mas como 

projeto situado, relacional e enraizado. É nesse ponto que se torna indispensável a 

virada decolonial, capaz de integrar epistemologias do Sul e saberes ancestrais na 

formulação da práxis educativa. 

 

A NECESSIDADE DE UMA ECOPEDAGOGIA DECOLONIAL 

Superar as tensões universalistas e os riscos de cooptação neoliberal exige uma 

virada decisiva: reconstruir a ecopedagogia a partir de um horizonte decolonial. Essa 

virada implica deslocar saberes hegemônicos e permitir que epistemologias locais 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

9 



assumam posição central na elaboração conceitual e metodológica da educação. Não 

basta “incluir” conhecimentos tradicionais em currículos pré-definidos. É necessário 

reconhecer povos indígenas, ribeirinhos e agricultores tradicionais como sujeitos 

epistêmicos plenos, capazes de co-produzir categorias, critérios e finalidades educativas. 

A ecopedagogia decolonial aproxima-se do que Santos (2007) denomina 

“ecologia de saberes”, proposta que busca enfrentar o epistemicídio moderno e a 

monocultura cognitiva que estrutura a racionalidade colonial. Em vez de subordinar 

cosmologias indígenas a modelos teóricos universais, uma ecopedagogia decolonial 

deve mediar encontros horizontais entre racionalidades distintas, abrindo espaço para 

que territorialidades, espiritualidades, modos de manejo e práticas rituais transformem o 

próprio projeto pedagógico. 

Estudos sobre práticas educativas em Rondônia ilustram esse desafio. Pereira 

(2020), ao analisar escolas Gavião, mostra como currículos construídos sem 

participação indígena tornam-se ineficazes e descolados da vida comunitária. O mesmo 

aparece em pesquisas sobre educação intercultural na Amazônia, que demonstram como 

o manejo tradicional da floresta, o uso ritual das plantas, os calendários ecológicos e a 

oralidade constituem sistemas complexos de conhecimento frequentemente 

invisibilizados, apesar de sustentarem práticas de reprodução da vida. Mitousp (2022) 

destaca que tais práticas formam “pedagogias completas”, cujo valor epistêmico ainda 

não é plenamente reconhecido. 

Essa perspectiva dialoga com experiências agroecológicas na Amazônia, em que 

a educação emerge da relação direta com o território. Bonatti et al. (2025) mostram que 

práticas pedagógicas decoloniais nesses contextos não apenas adaptam currículos: 

reinventam-nos em diálogo com a floresta, articulando saber comunitário, técnicas 

sustentáveis e resistência territorial. Do mesmo modo, Rodrigues (2023) propõe a 

“ecomotricidade do plantar e do cuidar”, compreendendo a ação educativa como gesto 

ecológico, corporal e espiritual que emerge das práticas cotidianas de cultivo. 

A ecopedagogia decolonial exige vigilância constante contra o risco de captura 

neoliberal. Ao contrário da sustentabilidade cosmética presente em muitas agendas 

internacionais, sua ênfase deve recair sobre lutas coletivas, conflitos territoriais, direitos 

dos povos originários e enfrentamento do racismo ambiental. Não é prática pacificada. 

É processo político insurgente, fundado em resistências concretas e em modos de 

existência que enfrentam a lógica predatória da modernidade. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

10 



Por isso, uma ecopedagogia decolonial não rejeita o saber científico, mas o 

relativiza, convidando-o a dialogar com saberes ancestrais em relações não hierárquicas. 

Tampouco abandona o legado freireano. Ela o reinscreve em um horizonte pluriversal, 

no qual a práxis transformadora depende da tradução cultural, da escuta profunda dos 

territórios e da participação ativa das comunidades na definição de currículos e 

metodologias. Trata-se de pedagogia relacional, situada e insurgente, comprometida 

com a continuidade da vida em sua diversidade. 

Assim, a necessidade de uma ecopedagogia decolonial emerge como resposta às 

limitações internas da ecopedagogia clássica e como alternativa para reconstruir o 

campo educativo a partir de epistemologias do Sul. Nesse movimento, a educação deixa 

de ser apenas instrumento crítico e converte-se em espaço de coabitação entre mundos, 

no qual o cuidado, a reciprocidade e a justiça cognitiva orientam a construção de futuros 

sustentáveis. 

 

FUNDAMENTOS E HORIZONTE DECOLONIAL DA ECOPEDAGOGIA 

A articulação entre os fundamentos da ecopedagogia, suas tensões internas e a 

necessidade de um horizonte decolonial permite compreender a profundidade de sua 

transformação. Nos fundamentos, a ecopedagogia se apresenta como pedagogia crítica 

da sustentabilidade. Propõe uma educação capaz de enfrentar a crise civilizatória 

contemporânea por meio do diálogo, da ética planetária e da compreensão da 

interdependência entre humanidade e natureza (Gadotti, 1999; Leff, 2019). Inscreve-se 

na tradição freireana ao afirmar que o processo educativo é prática de liberdade e de 

transformação, mas amplia essa tradição ao incorporar a ecologia como dimensão 

constitutiva da formação. Contudo, como revelado ao longo da análise, esse projeto 

enfrenta tensões que limitam sua potência emancipadora. A primeira é o universalismo 

pedagógico, que tende a formular conceitos globais de sustentabilidade sem considerar 

os contextos históricos e territoriais que os tornam significativos. Essa tendência pode 

reproduzir lógicas coloniais e silenciar epistemes que não se enquadram nas categorias 

ocidentais modernas (Simpson, 2021). Outra tensão central é o risco de cooptação 

neoliberal: discursos ecológicos podem ser instrumentalizados para legitimar práticas de 

mercado, produzindo “sustentabilidade de fachada” (Zembylas, 2025; Ruiz-Peñalver, 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

11 



2021). A ecopedagogia torna-se, nesses casos, ferramenta de adaptação, e não de 

transformação. 

Paralelamente, a desconexão com saberes locais evidencia limites metodológicos 

e epistêmicos. Práticas escolares que ignoram cosmologias indígenas, calendários 

ecológicos, rituais comunitários e modos tradicionais de manejo acabam reforçando a 

monocultura do saber denunciada por Santos (2022). Em contextos amazônicos e no 

interior de Rondônia, essa desconexão compromete a capacidade da ecopedagogia de 

dialogar com formas de existência que já produzem, historicamente, pedagogias 

ecológicas complexas, baseadas em reciprocidade, cuidado e territorialidade. Pereira 

(2020) e Mitousp (2022) demonstram que práticas comunitárias, como a oralidade, o 

ritual e a agricultura tradicional, constituem sistemas educativos completos, ainda que 

frequentemente desconsiderados por currículos padronizados. 

Diante desse cenário, a ecopedagogia decolonial emerge como necessidade 

teórica e política. Ela propõe deslocar a ecopedagogia tradicional de sua posição 

centrada em categorias abstratas e reinscrevê-la em práticas territoriais, em 

epistemologias do Sul e em saberes ancestrais. Isso não implica rejeitar o legado crítico 

ocidental, mas colocá-lo em diálogo com racionalidades plurais que desafiam a 

supremacia cognitiva moderna. Uma ecopedagogia decolonial exige coautoria indígena 

e comunitária na elaboração curricular, reconhecendo a autoridade epistêmica de povos 

que produzem modos de vida sustentáveis há gerações. 

Essa ecopedagogia decolonial assume caráter insurgente: confronta o racismo 

ambiental, resiste ao extrativismo e se enraíza em práticas de cuidado e defesa 

territorial. Bonatti et al. (2025) mostram que experiências agroecológicas constituem 

terreno fértil dessa transformação, articulando saber tradicional, resistência política e 

práticas educativas. Rodrigues (2023), ao propor a “ecomotricidade do plantar e do 

cuidar”, destaca que o conhecimento emerge do corpo-território, articulando 

espiritualidade, cultivo e ancestralidade. Essas práticas revelam que a ecopedagogia 

decolonial não é apenas teoria: é modo de existência. 

Assim, a reconstrução da ecopedagogia depende de três movimentos integrados: 

reconhecer seus fundamentos críticos; explicitar e enfrentar suas tensões internas; e 

projetar um horizonte decolonial que dialogue com territorialidades diversas. Ao 

conjugar esses movimentos, a ecopedagogia torna-se espaço pluriversal de formação, no 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

12 



qual justiça cognitiva, cuidado com a Terra e coabitação entre mundos orientam a 

construção de futuros sustentáveis. 

 

INTERCULTURALIDADE E EPISTEMOLOGIAS DO SUL 

O debate sobre ecopedagogia só se torna consistente quando reconhecemos que 

a crise ambiental é também crise de conhecimento. O “epistemicídio”, definido por 

Santos (2007), expressa o apagamento sistemático de saberes indígenas, populares e 

comunitários, historicamente deslegitimados pela ciência moderna e pelo monopólio 

cognitivo ocidental. Esse apagamento compromete a capacidade de enfrentar desafios 

socioambientais, ao marginalizar cosmologias que articulam natureza, espiritualidade e 

territorialidades. 

As epistemologias do Sul (Santos, 2022) surgem como reação a essa exclusão e 

propõem uma “ecologia de saberes” na qual conhecimentos diversos dialogam em 

igualdade. Não se trata de mera tolerância multicultural, mas da reconstrução do espaço 

educativo como arena onde vozes silenciadas adquirem legitimidade política e 

epistêmica. A interculturalidade crítica, nesse sentido, funciona como prática de 

resistência às hierarquias epistemológicas que estruturam a colonialidade do saber 

(Rosa, 2020). Essa perspectiva exige rever currículos, metodologias e modos de 

avaliação, de modo que o conhecimento escolar não apenas inclua diferenças culturais. 

Ele deve transformar-se a partir delas, restituindo o valor cognitivo de epistemes locais. 

Pesquisas com professores indígenas em Mato Grosso demonstram a relevância 

dessa transformação. Correia, Grando e Stroher (2020) mostram que a coautoria 

comunitária na definição de conteúdos permite integrar ciência, espiritualidade e 

práticas territoriais, produzindo aprendizagens situadas. No contexto amazônico, essa 

articulação torna-se ainda mais complexa, pois envolve cosmologias florestais que 

concebem a natureza como sujeito de direitos, demandando pedagogias capazes de 

dialogar com ontologias não ocidentais (Carneiro da Cunha, 2019). Assim, a ecologia 

de saberes configura-se como horizonte pedagógico capaz de sustentar um currículo 

plural, móvel e enraizado em narrativas orais, rituais, cartografias comunitárias e 

cosmologias ancestrais (Baniwa, 2019; Holanda; Silva; Santos, 2023). Esse horizonte 

não rejeita a ciência moderna, mas relativiza sua pretensão universal, abrindo espaço 

para a pluralidade cognitiva como fundamento da justiça socioambiental. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

13 



EPISTEMICÍDIO E VALORIZAÇÃO DE SABERES SILENCIADOS 

A noção de epistemologias do Sul, formulada por Boaventura de Sousa Santos, 

constitui resposta direta ao “pensamento abissal”, cisão que separa o conhecimento 

científico hegemônico dos saberes vernaculares e tradicionais, relegando estes à 

condição de subalternidade epistêmica (Santos, 2007 e 2022). Esse processo de 

apagamento, caracterizado como epistemicídio, expressa a colonialidade do saber e 

sustenta a ideia de que apenas o modelo científico ocidental é legítimo, enquanto 

cosmologias indígenas, saberes comunitários e modos de vida alternativos são 

desqualificados como superstição ou atraso (Rosa, 2020). A modernidade colonial, 

desse modo, não se limitou à dominação territorial e econômica. Ela instituiu uma 

hierarquia cognitiva que moldou o próprio imaginário do que conta como conhecimento 

válido. 

A proposta das epistemologias do Sul não rejeita a ciência moderna. Ela requer 

que esta seja reinscrita em uma ecologia de saberes, reconhecendo que nenhum 

conhecimento é completo ou universal. A interculturalidade crítica emerge como 

método epistemológico e pedagógico para esse diálogo horizontal, permitindo que 

diferentes racionalidades se tensionem e se co-produzam (Correia; Grando; Stroher, 

2020). Essa perspectiva exige reconhecer o colonialismo como produtor de ignorâncias 

sistemáticas que tornaram invisíveis epistemes indígenas e tradicionais (Bulhões, 2023). 

A interculturalidade torna-se tarefa urgente: não simples convivência entre culturas, mas 

disputa simbólica por legitimidade. 

Ao incorporar essa crítica, a educação intercultural decolonial transforma o 

processo educativo em espaço de reequilíbrio epistemológico. Saberes locais deixam de 

ser adereços ilustrativos e tornam-se fundamentos da experiência formativa. O 

educando indígena passa a ser sujeito epistêmico, não receptor passivo do currículo 

dominante. Metodologias como narração oral, rituais, cartografias comunitárias e 

práticas territoriais funcionam como dispositivos pedagógicos que articulam memória 

coletiva, espiritualidade e manejo ecológico (Baniwa, 2019). A cartografia comunitária, 

por exemplo, redefine o mapeamento do território segundo referências simbólicas 

próprias, rompendo com paradigmas ocidentais e reafirmando a centralidade do 

território na produção do saber (Acselrad; Viana, 2021). Práticas rituais e performativas, 

como danças, pinturas corporais e celebrações coletivas, integram corpo, espiritualidade 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

14 



e ecologia, estruturando processos formativos que entrelaçam dimensões sensíveis e 

cosmológicas (Holanda; Silva; Santos, 2023). 

Nesse quadro, a interculturalidade precisa ser ressignificada para além do 

multiculturalismo estático. A interculturalidade crítica assume caráter relacional e 

político, reconhecendo assimetrias de poder e a necessidade de descolonizar as formas 

legítimas de conhecimento (Garcia-Arias, 2023). Metodologias situadas tornam-se 

condição para que saberes silenciados circulem como epistemicamente válidos no 

espaço escolar. A crítica ao epistemicídio, portanto, vincula-se diretamente à justiça 

cognitiva, princípio essencial das epistemologias do Sul que reivindica o direito das 

comunidades de expressarem e validarem seus próprios modos de conhecer (Rosa, 

2020). É esse projeto de justiça cognitiva que prepara o terreno para compreender o 

diálogo intercultural como prática de resistência e transformação. 

 

INTERCULTURALIDADE CRÍTICA E O DIÁLOGO COMO PRÁTICA DE 

RESISTÊNCIA 

Após identificar o apagamento epistemológico produzido pela modernidade 

colonial, a interculturalidade crítica pode ser compreendida como prática educativa de 

resistência. O diálogo entre saberes, nesses termos, não é neutro. Ele ocorre em terreno 

atravessado por assimetrias de poder simbólico, histórico e epistêmico, exigindo que o 

espaço educativo se torne local de disputas e negociações, e não de assimilação 

silenciosa das racionalidades hegemônicas (Rosa, 2020). 

Nesse diálogo, o educador precisa reconhecer a parcialidade de seu próprio saber 

e exercitar a humildade epistemológica, definida por Santos (2022, p. 47) como a 

consciência de que nenhum conhecimento é completo em si mesmo. Essa atitude 

implica abertura crítica, e não relativismo. Freire (1996, p. 45) enfatiza que a educação é 

sempre processo dialógico, em que sujeitos se transformam mutuamente. O educador 

torna-se, assim, também aprendiz diante das epistemologias enraizadas nos territórios. 

Essa perspectiva remete à compreensão de Walsh (2019, p. 62) da interculturalidade 

crítica como projeto político de reexistência, produzindo saberes em coautoria com 

comunidades historicamente marginalizadas. 

O currículo, nessa lógica, deixa de ser artefato rígido e converte-se em campo 

vivo de negociação epistemológica. Significados e conteúdos emergem do diálogo 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

15 



situado com comunidades escolares e territoriais, em vez de serem importados de 

matrizes externas. Essa dinâmica converte a educação em ato de produção 

compartilhada do conhecimento, reposicionando vozes subalternizadas como 

protagonistas da formação. 

A interculturalidade crítica também exige desnaturalizar o “conhecimento 

dominante” e questionar a neutralidade presumida das ciências e disciplinas escolares. 

O diálogo só se realiza de modo menos assimétrico quando o modelo epistemológico 

ocidental deixa de ocupar o lugar de norma silenciosa. Ele deve reconhecer-se como um 

entre muitos modos de conhecer. Essa ética da reciprocidade cognitiva garante que cada 

saber, indígena, popular, científico, entre no diálogo com sua própria racionalidade, sem 

ser subordinado ao padrão hegemônico (Garcia-Arias, 2023). Em experiências 

brasileiras, práticas de ensino que integram línguas indígenas, literatura oral e 

repertórios simbólicos locais demonstram a potencialidade desse reposicionamento, 

resistindo ao imperialismo linguístico e curricular (Russell, 2025). 

No contexto amazônico, o diálogo intercultural crítico exige incorporar 

cosmologias florestais, práticas ritualísticas, sistemas de manejo ambiental e 

conhecimentos espirituais que estruturam a vida dos povos originários. Não se trata de 

anexar esses elementos ao currículo, mas de reconhecê-los como referenciais cognitivos 

indispensáveis. Assim, a interculturalidade crítica deixa de ser mosaico harmonioso de 

culturas e torna-se arena de conflito simbólico e transformação mútua, condição 

necessária para uma pedagogia verdadeiramente decolonial. 

Dessa forma, a interculturalidade crítica inaugura práticas educativas que não 

apenas convivem com a diversidade, mas disputam e redefinem o significado mesmo de 

conhecimento. Esse movimento tensionado prepara o terreno para a última seção, em 

que a ecologia de saberes se afirma como horizonte pedagógico capaz de sustentar 

processos educativos plurais e emancipatórios 

 

A ECOLOGIA DE SABERES COMO HORIZONTE PEDAGÓGICO 

A ecologia de saberes constitui eixo central das epistemologias do Sul, pois 

propõe que múltiplos modos de conhecer coexistam em relação horizontal, sem 

hierarquias prévias entre ciência, conhecimento indígena, saberes tradicionais ou 

práticas populares (Santos, 2007; Rosa, 2020). Aplicada ao campo educativo, essa 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

16 



perspectiva rompe com a hegemonia epistêmica eurocêntrica e redefine o currículo 

como rede móvel de saberes, em que processos avaliativos reconhecem trajetórias 

diversas de aprendizagem e expressões cognitivas plurais. 

Sob essa perspectiva, o espaço escolar converte-se em ecossistema epistêmico 

no qual formas distintas de conhecimento, narrativas orais, rituais, cartografias 

comunitárias, cosmologias, práticas ambientais e saberes técnicos, circulam como 

epistemicamente válidas. O reconhecimento de que todo conhecimento é situado e 

historicamente produzido (Santos, 2022) converge com o conceito de objetividade 

situada formulado por Haraway (1988), segundo o qual todo ponto de vista é parcial e 

justamente por isso mais responsável. Essa articulação fortalece o caráter plural e ético 

da ecologia de saberes, permitindo que diferentes racionalidades convivam sem 

subordinação. 

Na prática, escolas interculturais e projetos educativos comunitários funcionam 

como laboratórios dessa ecologia epistêmica. Em contextos amazônicos, calendários 

agrícolas tradicionais, práticas de manejo florestal, sistemas rituais e cosmologias 

espirituais articulam-se com conteúdos escolares, produzindo currículos enraizados nos 

territórios. Essa integração corresponde ao que Leff (2019) denomina reapropriação 

social da natureza, em que o saber ecológico ancestral redefine as bases culturais e 

políticas da sustentabilidade. 

Experiências brasileiras de formação de professores indígenas indicam que PPCs 

vêm sendo reformulados para incluir epistemes ancestrais, rompendo com modelos 

externos de ensino (Holanda; Silva; Santos, 2023). Essa transformação evidencia a 

possibilidade de uma ecologia de saberes aplicada, na qual justiça cognitiva — princípio 

que garante às comunidades o direito de validar seus próprios conhecimentos — 

torna-se condição para processos educativos emancipatórios. A ecopedagogia 

decolonial encontra, assim, fundamento epistemológico sólido para articular 

sustentabilidade, territorialidade e pluralidade cognitiva. 

Ao integrar crítica ao epistemicídio, interculturalidade crítica e ecologia de 

saberes, delineia-se um projeto pedagógico capaz de superar a hegemonia epistêmica 

ocidental e sustentar processos formativos dialógicos e pluriversais. Esse horizonte 

pedagógico reconceitua a educação como prática de vida e cuidado com a Terra, 

fundado nas cosmovisões e experiências concretas dos povos originários, que não 

apenas ilustram, mas materializam a ecopedagogia decolonial. É nesse entrelaçamento 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

17 



de mundos cognitivos diversos que se consolida a possibilidade de uma educação 

comprometida com justiça socioambiental e com a construção de futuros sustentáveis. 

 

SABERES INDÍGENAS DA AMAZÔNIA RONDONIENSE: PRÁTICAS 

EDUCATIVAS E SUSTENTABILIDADE 

A Amazônia rondoniense constitui território privilegiado para examinar como os 

saberes indígenas materializam a ecopedagogia decolonial. Povos como os Paiter Suruí, 

Gavião e Cinta Larga preservam cosmovisões que concebem a floresta, os rios e os 

animais como sujeitos de relação, estabelecendo uma ética de reciprocidade entre 

humanos e não humanos (Kopenawa; Albert, 2015). Essas cosmologias não apenas 

fundamentam práticas espirituais, mas orientam processos educativos comunitários, 

transmitidos pela oralidade, pelos rituais e pela experiência direta no território. As 

práticas educativas indígenas diferem substancialmente da escolarização ocidental. O 

aprendizado ocorre no cotidiano, no roçado, na caça, na pesca, nos cantos e danças, 

integrando corpo, espiritualidade e ecologia. Como observa Baniwa (2019), trata-se de 

pedagogias relacionais, em que o conhecimento não se separa da vida, mas se constrói 

no fluxo intergeracional da comunidade. Nessa perspectiva, crianças e jovens não são 

meros receptores, mas participantes ativos que aprendem acompanhando os mais velhos 

em atividades que unem técnica, ética e cosmologia. 

Essas práticas também assumem caráter político. Ao transmitir conhecimentos 

sobre o território, reforçam a identidade coletiva e a resistência frente às ameaças 

contemporâneas, como grilagem, garimpo ilegal e desmatamento. Projetos como o 

Plano de Gestão do Território Paiter Suruí, que combina monitoramento ambiental com 

práticas tradicionais de manejo, exemplificam como a pedagogia indígena pode articular 

saberes ancestrais e ferramentas contemporâneas em prol da sustentabilidade (ISA, 

2022). 

A convergência entre ecopedagogia e saberes indígenas revela-se, assim, 

evidente, já que ambos valorizam a interdependência entre sociedade e natureza, a 

coletividade como princípio formativo e a justiça socioambiental como horizonte. 

Entretanto, a integração não está livre de desafios. Persistem tensões quanto à 

temporalidade escolar, frequentemente incompatível com os ciclos ecológicos da 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

18 



floresta, e à resistência institucional em reconhecer epistemologias não ocidentais como 

estruturantes do currículo (Pereira, 2020). 

Superar tais tensões exige mais do que “incluir” conteúdos indígenas no ensino 

formal, ou seja, requer um processo de coautoria, em que comunidades originárias 

participem da formulação pedagógica em pé de igualdade. Somente assim será possível 

consolidar uma ecopedagogia decolonial efetiva, ancorada em práticas concretas de 

sustentabilidade e na valorização dos povos indígenas como sujeitos epistêmicos. A 

análise do caso rondoniense mostra, portanto, que esses saberes não apenas 

complementam a ecopedagogia, mas a desafiam e reconfiguram, oferecendo bases 

sólidas para uma práxis educativa orientada ao futuro da vida planetária. 

 

COSMOVISÕES INDÍGENAS E A RELAÇÃO INTEGRADA COM A 

NATUREZA 

Os povos indígenas da Amazônia rondoniense sustentam cosmovisões que se 

distinguem profundamente do paradigma moderno ocidental. Para eles, a natureza não é 

recurso, mas território de vida que se manifesta em relações espirituais, simbólicas e 

materiais. Essa visão relacional implica que a floresta, os rios, os animais e os próprios 

humanos compõem uma comunidade de seres interdependentes (Carneiro da Cunha, 

2019). 

No caso das etnias Paiter Suruí, Gavião e Cinta Larga, presentes em Rondônia, o 

território não é concebido apenas como espaço físico, mas como entidade viva, marcada 

por memórias ancestrais e por vínculos espirituais. Essa cosmologia difere radicalmente 

da concepção ocidental de propriedade privada, que delimita a terra como objeto de 

apropriação individual (Santos; Pereira, 2021). 

A relação integrada entre ser humano e ambiente é visível nas práticas rituais, 

que celebram o ciclo da vida e os elementos da natureza. Os rituais de colheita, de caça 

ou de passagem de fases da vida não apenas reforçam laços comunitários, mas também 

transmitem valores de equilíbrio ecológico. Nessa dimensão, a espiritualidade não é 

separada da sustentabilidade, mas constitui a base ontológica de práticas educativas 

(Kopenawa; Albert, 2015). 

A cosmovisão indígena também articula temporalidades distintas. O tempo 

linear do calendário ocidental se combina com o tempo cíclico da natureza, em que a 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

19 



floresta dita os ritmos de plantio, pesca, caça e celebração. Essa temporalidade desafia o 

“cronos produtivista” da modernidade e propõe uma educação que respeita ritmos 

ecológicos (Pereira; Oliveira, 2022). Note-se que essas formas de relação com a 

natureza são também epistemológicas, ou seja, o conhecimento não se separa da vida, 

mas se constitui na prática diária. O aprendizado ocorre no roçado, no rio, na caça, nos 

rituais, e está ligado à experiência direta do território. Esse processo educativo é 

comunitário e intergeracional, reafirmando que a vida é escola. 

A cosmovisão rondoniense se conecta a outros povos amazônicos no que 

Viveiros de Castro (1996) denomina perspectivismo ameríndio6: a compreensão de que 

humanos e não humanos compartilham agência e interioridade, diferindo apenas em 

corpos e modos de percepção. Essa ontologia multinaturalista fundamenta práticas de 

cuidado com a floresta e problematiza a separação entre “natureza” e “cultura”. Na 

prática, a relação integrada com a natureza se traduz em manejo sustentável de recursos: 

técnicas de rotação de roçados, caça restrita a períodos específicos, uso medicinal de 

plantas e respeito a áreas sagradas. Esses saberes expressam pedagogias ecológicas que 

se transmitem sem manuais escritos, mas em práticas cotidianas (Baniwa, 2019). 

A transmissão de saberes, portanto, não é apenas cognitiva, mas afetiva e 

espiritual. Novamente, os mitos, cantos e narrativas funcionam como dispositivos 

pedagógicos que articulam ética, cosmologia e ecologia. São mecanismos de memória 

coletiva que educam não apenas sobre técnicas, mas sobre o sentido da vida em comum. 

Esse horizonte educativo indígena tensiona o paradigma ocidental e sugere que a 

sustentabilidade não pode ser apenas gestão racional de recursos, mas precisa ser 

enraizada em cosmologias que reconheçam a vida como rede relacional.  

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS COMUNITÁRIAS E TRANSMISSÃO 

INTERGERACIONAL DE SABERES 

A vida comunitária indígena em Rondônia organiza-se de modo a integrar 

trabalho, espiritualidade, lazer e educação em um mesmo ciclo. O aprender não está 

6 O perspectivismo ameríndio, conceito formulado por Eduardo Viveiros de Castro, constitui uma teoria 
antropológica que reconhece humanos e não humanos (animais, espíritos, plantas) como sujeitos dotados 
de agência e interioridade. Segundo essa visão, o que diferencia as espécies não é a posse de humanidade, 
mas a perspectiva a partir da qual cada ser percebe o mundo. Tal concepção rompe com a ontologia 
naturalista ocidental e fundamenta práticas indígenas de relação ecológica com a floresta, em que a 
alteridade é reconhecida como constitutiva da vida social (Viveiros de Castro, 2002). 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

20 



dissociado do viver: crianças, jovens e adultos participam juntos de processos 

formativos que ocorrem em atividades diárias, como a agricultura, a pesca e os rituais 

(Luciano, 2016). Essas práticas educativas comunitárias operam a partir da oralidade 

como principal meio de transmissão de saberes. O conhecimento é compartilhado por 

narrativas, cantos e histórias míticas, que funcionam como pedagogias orais. Nessas 

narrativas, os antepassados ensinam não apenas técnicas de sobrevivência, mas modos 

de viver em equilíbrio com a floresta (Baniwa, 2019). 

A transmissão intergeracional garante que cada nova geração se torne guardiã de 

práticas sustentáveis. O aprendizado não é imposto, mas experienciado: jovens 

acompanham os mais velhos no roçado, na caça e no preparo de remédios tradicionais. 

Esse convívio possibilita que aprendam técnicas e internalizem valores de respeito ao 

território (Pereira; Oliveira, 2022). 

Essas pedagogias comunitárias contrastam com o modelo escolar ocidental, em 

que o conhecimento é transmitido de forma sistemática e compartimentalizada. Nas 

comunidades indígenas, o conhecimento é integrado, circular e interdependente. A 

escola formal, quando não dialoga com esses processos, corre o risco de impor 

epistemicídios (Santos, 2007). Um exemplo prático são as “escolas da floresta”7 

organizadas por povos da Amazônia, em que currículos escolares foram adaptados para 

incluir cosmologias, línguas e práticas locais. Em Rondônia, projetos educacionais 

interculturais têm buscado respeitar essas especificidades, mas ainda enfrentam tensões 

com os parâmetros nacionais de currículo (Pereira, 2020). Essas iniciativas revelam que 

a prática educativa indígena não se restringe a transmitir técnicas agrícolas ou 

conhecimentos espirituais, mas também prepara o sujeito para agir politicamente. A 

formação cidadã indígena inclui a defesa do território, a resistência a pressões externas e 

a luta por direitos, dimensões pedagógicas que ultrapassam o espaço comunitário. 

As práticas de transmissão de saberes incluem dimensões performativas, como 

danças, pinturas corporais e rituais. Esses elementos corporais são parte da pedagogia, 

7 As chamadas “escolas da floresta” designam experiências de educação escolar indígena e ribeirinha 
desenvolvidas na Amazônia brasileira desde os anos 1990, fundamentadas na valorização das práticas 
culturais, dos ciclos ecológicos e das cosmologias locais. Essas escolas propõem currículos integrados aos 
modos de vida comunitários, articulando ensino formal e saberes tradicionais - como o manejo 
sustentável da floresta, a medicina indígena e as narrativas orais. Segundo Pereira (2020), tais 
experiências representam “formas de resistência pedagógica que reafirmam a floresta como espaço de 
aprendizagem e existência”. Experiências como as da Escola Paiter-Suruí (Terra Indígena Sete de 
Setembro) e da Escola José Marcolino dos Santos (região do Médio Juruá) exemplificam essa pedagogia 
ecológica e decolonial, na qual a floresta não é apenas cenário, mas sujeito educativo. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

21 



pois comunicam valores, cosmologias e sentidos de coletividade (Carneiro da Cunha, 

2019). O espaço comunitário, portanto, é o lócus privilegiado da pedagogia indígena. 

Ele articula linguagens múltiplas - oral, corporal, espiritual, ecológica - e rompe com a 

ideia de que conhecimento é apenas escrito. A pluralidade de formas educativas revela a 

potência de uma ecopedagogia que aprenda com essas experiências. Tais práticas 

mostram que a educação indígena é mais do que instrumento de resistência: é também 

forma de projetar futuros possíveis, baseados na reciprocidade, no cuidado e na 

sustentabilidade. O desafio é reconhecer essa potência sem reduzi-la a um exotismo 

pedagógico. 

Dessa maneira, o que trabalhamos até o momento evidencia que os processos 

formativos indígenas da Amazônia rondoniense não apenas transmitem saberes, mas 

constroem sujeitos ecológicos. Esse percurso prepara o campo para a análise das 

convergências e desafios na integração com a ecopedagogia. 

 

CONVERGÊNCIAS E DESAFIOS NA INTEGRAÇÃO COM A 

ECOPEDAGOGIA 

A integração entre ecopedagogia e saberes indígenas da Amazônia rondoniense 

apresenta pontos de convergência fundamentais. Ambos valorizam a interdependência 

entre ser humano e natureza, a interdisciplinaridade do conhecimento e a formação de 

sujeitos críticos e responsáveis pelo cuidado da Terra. Esse diálogo amplia a potência da 

ecopedagogia ao inseri-la em práticas concretas (Leff, 2016). Ao mesmo tempo, a 

ecopedagogia encontra nos saberes indígenas exemplos vivos de sua proposta de 

cidadania planetária. A prática comunitária de manejo sustentável e a cosmovisão de 

que a floresta é sujeito de direitos antecipam debates contemporâneos sobre justiça 

socioambiental e direito da natureza (Carneiro da Cunha, 2019). Contudo, essa 

integração não ocorre sem desafios. O risco da apropriação cultural é real: ao “utilizar” 

elementos dos saberes indígenas em currículos sem participação efetiva das 

comunidades, corre-se o perigo de reduzir essas práticas a adereços pedagógicos, 

desrespeitando sua profundidade epistemológica. 

Outro desafio fundamental reside na tensão entre a temporalidade comunitária e 

as exigências da escolarização formal. O tempo cíclico da floresta, marcado pelos 

ritmos das chuvas, da caça, da colheita e das cerimônias, muitas vezes não se ajusta à 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

22 



linearidade dos calendários escolares oficiais, organizados segundo lógicas 

administrativas e urbanas. Essa incongruência temporal gera conflitos que exigem 

negociação intercultural e sensibilidade institucional, sob pena de a escola romper o 

vínculo orgânico entre aprendizagem e vida comunitária (Pereira, 2020).  

Persiste, além disso, uma resistência estrutural à inclusão efetiva de 

epistemologias não ocidentais nos currículos. A escola brasileira, ainda moldada por um 

paradigma eurocêntrico, tende a tratar os saberes indígenas como complementares ou 

folclóricos, restringindo-os a conteúdos pontuais - datas comemorativas, tópicos 

culturais - sem permitir que suas cosmologias e racionalidades reconfigurem o currículo 

em sua totalidade (Holanda; Silva; Santos, 2023). A superação desse impasse requer 

compreender a interculturalidade não como adição de diferenças, mas como 

transformação epistêmica que reposiciona o próprio sentido de educar. 

A convergência entre ecopedagogia e práticas indígenas só é possível se o 

diálogo ocorrer em igualdade. Isso exige processos de consulta, participação e coautoria 

na elaboração de políticas educacionais, evitando a reprodução de hierarquias 

epistêmicas. Ora, a integração requer reconhecimento jurídico e político dos direitos 

indígenas, especialmente no tocante à educação intercultural e ao uso da língua materna. 

Sem esse reconhecimento, a ecopedagogia corre o risco de se tornar retórica sem 

eficácia prática. Por outro lado, a ecopedagogia pode oferecer às comunidades indígenas 

ferramentas conceituais para fortalecer suas lutas por reconhecimento e 

sustentabilidade. O diálogo não é unilateral, pois trata-se de um processo de mútua 

fertilização, em que cada campo contribui para a ampliação do outro. 

Enfim, dessa forma, os desafios da integração não anulam as possibilidades, mas 

as tornam mais complexas e exigentes. É no enfrentamento dessas tensões que se pode 

construir uma pedagogia decolonial, ancorada em práticas situadas e cosmologias 

plurais. 

 

CONCLUSÃO 

A análise empreendida ao longo deste trabalho permitiu identificar que a 

ecopedagogia, surgida como desdobramento da pedagogia crítica, constitui uma 

proposta potente para enfrentar os desafios da crise socioambiental contemporânea. 

Como já observado, a base ética e política orientada para a cidadania planetária amplia 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

23 



os horizontes da educação para além dos limites disciplinares e nacionais. Contudo, 

vimos também que, em sua formulação universalista, a ecopedagogia corre o risco de 

reproduzir hierarquias epistemológicas que limitam sua efetividade em contextos locais. 

Foi possível aprofundar a crítica a esse universalismo, reconhecendo a 

importância das epistemologias do Sul e da interculturalidade crítica para superar o 

epistemicídio histórico. Essa perspectiva nos mostra que a educação deve ser espaço de 

diálogo e de disputa simbólica, em que saberes tradicionalmente marginalizados não 

apenas sejam reconhecidos, mas também participem da reconfiguração curricular e 

epistemológica. A ecologia de saberes, nesse sentido, apresenta-se como horizonte 

pedagógico capaz de sustentar um modelo educativo plural e justo. 

Ao trazer para o centro as cosmovisões e práticas educativas dos povos 

indígenas da Amazônia rondoniense, evidenciamos que essas comunidades já 

desenvolvem pedagogias ecológicas significativas, baseadas na interdependência entre 

ser humano e natureza, na transmissão intergeracional e na dimensão espiritual do 

conhecimento. Esses elementos demonstram que as comunidades indígenas não são 

apenas receptoras de propostas pedagógicas externas, mas verdadeiros sujeitos 

epistêmicos capazes de ressignificar a própria ecopedagogia. 

A originalidade deste estudo reside na possibilidade de reconstruir a 

ecopedagogia em chave decolonial, ancorada em saberes indígenas locais. Não se trata 

de “incluir” conhecimentos indígenas em currículos já estabelecidos, mas de permitir 

que esses saberes tensionem e reconfigurem a própria estrutura da ecopedagogia, 

ampliando sua potência transformadora e garantindo sua relevância prática. Essa 

proposta decolonial também demonstra que o diálogo intercultural não deve ser 

entendido como adição de conteúdos culturais, mas como reorganização epistêmica. Os 

saberes indígenas, ao conceberem a floresta e o território como sujeitos vivos, oferecem 

fundamentos alternativos e consistentes para uma educação voltada à sustentabilidade, 

distanciando-se da racionalidade instrumental ocidental que reduz a natureza a recurso. 

A originalidade também se expressa na valorização da oralidade, da performatividade e 

da espiritualidade como dimensões pedagógicas. Esses elementos, presentes nas práticas 

indígenas, evidenciam que a educação não se restringe ao cognitivo, mas articula corpo, 

afetividade e cosmologia. Incorporar tais dimensões à ecopedagogia decolonial significa 

ampliar as formas de ensinar e aprender, configurando uma pedagogia integral e 

enraizada na totalidade da experiência humana. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

24 



Do ponto de vista político, a ecopedagogia ancorada nos saberes indígenas de 

Rondônia assume caráter contra-hegemônico. Ao resistir à captura neoliberal e à 

imposição curricular eurocêntrica, posiciona-se como prática de justiça cognitiva, capaz 

de fortalecer tanto os povos originários quanto a sociedade mais ampla em direção a 

uma sustentabilidade que não seja retórica, mas efetivamente vivida. 

Os saberes indígenas não são apenas complementares, mas estruturantes de um 

novo paradigma educacional. A ecopedagogia aqui delineada não é universalizante, mas 

situada; não é retórica, mas prática; não é assimilacionista, mas dialógica. Essa 

originalidade consiste em reconhecer os povos indígenas como coautores de um projeto 

pedagógico emancipador que responde às demandas ecológicas e sociais do século XXI. 

Conclui-se, assim, que a construção de uma ecopedagogia ancorada nos saberes 

indígenas da Amazônia constitui caminho fecundo para enfrentar a crise civilizatória 

atual. Ao integrar cosmologias, práticas comunitárias e perspectivas críticas, essa 

proposta oferece um horizonte de sustentabilidade que é, ao mesmo tempo, educativo, 

político e ontológico. Trata-se de um convite à reconstrução da própria ideia de 

educação, entendida não mais como transmissão de conteúdos, mas como prática viva 

de coexistência e cuidado com a Terra. 

 
REFERÊNCIAS  
 

ACSELRAD, Henri; VIANA, Nathália. Cartografias sociais e justiça ambiental. Rio 
de Janeiro: Lamparina, 2021. 
 
BANIWA, Gersem. Educação escolar indígena: entre a tradição e a modernidade. Rio 
de Janeiro: Contra Capa, 2019. 
 
BONATTI, M. et al. Uncovering decolonial pedagogies for learning agroecological 
transitions: a comparative analysis of South America cases. Agriculture and Human 
Values, 2025. DOI: 10.1016/j.agsy.2025.103658. 
 
BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Indígena na 
Educação Básica. Brasília: MEC/CNE, 2012. 
 
BULHÕES, Camila Gomes de Almeida. Reflexões sobre teorias epistemológicas do 
conhecimento: colonialismo, epistemologias do Sul e subjetividade. Cuadernos de 
Educación, [s. v.], 2023. Disponível em: 
https://ojs.cuadernoseducacion.com/ojs/index.php/ced/article/download/1327/1226. 
Acesso em: 9 out. 2025. 
 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

25 

https://ojs.cuadernoseducacion.com/ojs/index.php/ced/article/download/1327/1226?utm_source=chatgpt.com


CARNEIRO DA CUNHA, Manuela. Cultura com aspas e outros ensaios. São Paulo: 
Cosac Naify, 2019. 
 
CARTA DA TERRA. COMISSÃO DA CARTA DA TERRA. Carta da Terra. Haia: 
UNESCO, 2000. Disponível em: https://cartadaterra.com/. Acesso em: 9 out. 2025. 
 
CIMI. CONSELHO INDIGENISTA MISSIONÁRIO. Relatório de Violência Contra 
os Povos Indígenas no Brasil – 2022. Brasília: CIMI, 2023. 
 
CORREIA, Karen Cristina Pires; GRANDO, Bárbara Suelen; STROHER, Jussara. 
Epistemologias do Sul e educação intercultural: contribuições da formação-ação 
intercultural em Cuiabá-MT. Educação & Sociedade, [s. v.], 2020. Disponível em: 
https://www.academia.edu/60582008/Epistemologias_do_sul_e_educa%C3%A7%C3%
A3o_intercultural. Acesso em: 9 out. 2025. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996. 
 
GADOTTI, Moacir. Ecopedagogia e cidadania planetária. Revista Lusófona de 
Educação, v. 5, p. 15–29, 2000. 
 
GADOTTI, Moacir. Pedagogia da Terra. São Paulo: Cortez, 1999. 
 
GARCIA-ARIAS, Jaime. Decolonizing education in Latin America: critical 
environmental and intercultural education as an indigenous pluriversal alternative. 
Critical Studies in Education, [s. v.], 2023. Disponível em: 
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/01425692.2023.2234088. Acesso em: 09 
out. 2025. 
 
HARAWAY, Donna. Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the 
Privilege of Partial Perspective. Feminist Studies, v. 14, n. 3, p. 575–599, 1988. 
 
HOLANDA, Vanda Claudete Cordeiro de; SILVA, João Ferreira da; SANTOS, 
Rosângela. Ancestralidade como epistemologia indígena e decolonial na formação de 
professores indígenas. Revista on line de Política e Gestão Educacional, v. 27, n. esp. 
1, p. 1339–1356, 2023. Disponível em: 
https://periodicos.fclar.unesp.br/rpge/article/download/17929/15960/66207. Acesso em: 
9 out. 2025. 
 
IBGE. INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Censo 
Demográfico 2022: Resultados Preliminares. Rio de Janeiro: IBGE, 2023. 
 
ISA – Instituto Socioambiental. Plano de Gestão do Território Paiter Suruí. Brasília: 
ISA, 2022. 
 
KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã 
yanomami. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 
 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

26 

https://cartadaterra.com/
https://www.academia.edu/60582008/Epistemologias_do_sul_e_educa%C3%A7%C3%A3o_intercultural?utm_source=chatgpt.com
https://www.academia.edu/60582008/Epistemologias_do_sul_e_educa%C3%A7%C3%A3o_intercultural?utm_source=chatgpt.com
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/01425692.2023.2234088?utm_source=chatgpt.com
https://periodicos.fclar.unesp.br/rpge/article/download/17929/15960/66207?utm_source=chatgpt.com


KUHN, Thomas S. A estrutura das revoluções científicas. 13. ed. São Paulo: 
Perspectiva, 2012. 
 
KUMALO, S. H. Pedagogic obligations towards a decolonial and contextually 
responsive philosophical approach. Journal of Philosophy of Education, v. 58, n. 2, p. 
211–225, 2024. 
 
LEFF, Enrique. Aposta pela vida: imaginação sociológica e imaginários sociais nos 
territórios ambientais do Sul. Petrópolis: Vozes, 2016. 
 
LEFF, Enrique. Racionalidade ambiental: a reapropriação social da natureza. 6. ed. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2019. 
 
LEFF, Enrique. Saber ambiental: sustentabilidade, racionalidade, complexidade, 
poder. 3. ed. Petrópolis: Vozes, 2001. 
 
LUCIANO, Gersem. Educação escolar indígena no Brasil: desafios e perspectivas. 
Brasília: MEC, 2016. 
 
MITOUSP, Adriana Silva. A construção de uma ecopedagogia na escola: 
possibilidades na Amazônia. 2022. Dissertação (Mestrado em Educação) – 
Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2022. 
 
PEREIRA, Ana; OLIVEIRA, Edna. Temporalidades indígenas e práticas educativas na 
Amazônia. Revista Educação e Fronteiras On-Line, v. 12, n. 34, p. 45–62, 2022. 
 
PEREIRA, Edilson Aparecido. Educação e Decolonialidade na Amazônia: práticas 
pedagógicas interculturais e escolas da floresta. Revista Brasileira de Educação, v. 25, 
n. 65, p. 1–18, 2020. 
 
PEREIRA, José Carlos. Currículo intercultural crítico: experiências de professores 
Gavião em Rondônia. 2020. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade Federal de 
Rondônia, Porto Velho, 2020. 
 
RODRIGUES, C. A. Ecomotricidade do plantar e do cuidar: uma proposta decolonial e 
ecofenomenológica. Motricidades, v. 7, n. 2, p. 92–104, 2023. 
 
ROSA, Rogério. Epistemologias do Sul: desafios teórico-metodológicos da educação. 
Revista COMUEduc, [s. v.], 2020. Disponível em: 
https://revistas.usp.br/comueduc/article/view/172642. Acesso em: 9 out. 2025. 
 
RUIZ-PEÑALVER, S. M. La ecopedagogía en cuestión: una revisión bibliográfica. 
Contextos de Educación, v. 23, p. 45–61, 2021. 
 
RUSSELL, Evan S. Teaching Otherwise: Decolonial Pedagogies in Brazilian Language 
and Literature Classrooms. Brazilian Journal of Language Teaching, [s. v.], 2025. 
Disponível em: https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/27526461251371310. 
Acesso em: 9 out. 2025. 
 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

27 

https://revistas.usp.br/comueduc/article/view/172642?utm_source=chatgpt.com
https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/27526461251371310?utm_source=chatgpt.com


SANTOS, Antônio Nunes dos. Epistemologia do Sul, pós-colonialismo e 
descolonialidade. Cadernos de Pedagogia, [s. v.], 2024. Disponível em: 
https://ojs.studiespublicacoes.com.br/ojs/index.php/cadped/article/download/9586/5573/
25696. Acesso em: 9 out. 2025. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. O fim do império cognitivo: a afirmação das 
epistemologias do Sul. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2022. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a 
uma ecologia de saberes. Novos Estudos CEBRAP, n. 79, p. 71–94, 2007. Disponível 
em: 
https://www.icict.fiocruz.br/sites/www.icict.fiocruz.br/files/Epistemologias%20do%20S
ul.pdf. Acesso em: 9 out. 2025. 
 
SANTOS, Daniel; PEREIRA, Diego. Povos indígenas e direito à terra na Amazônia: 
desafios contemporâneos. Revista Direito e Práxis, v. 12, n. 2, p. 987–1006, 2021. 
 
SAUVÉ, L. Educação ambiental: possibilidades e limitações. Educação e Pesquisa, v. 
31, n. 2, p. 317–322, 2005. 
 
SILVA, Edson Kayapó. Educação indígena e escolas da floresta: saberes, territórios e 
resistência. Educação & Sociedade, Campinas, v. 42, e244612, 2021. 
 
SIMPSON, A. The state is a man: Theresa Spence, Loretta Saunders and the gender of 
settler sovereignty. Cultural Studies, v. 35, n. 1, p. 54–80, 2021. 
 
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Cosmological deixis and Amerindian 
perspectivism. Journal of the Royal Anthropological Institute, v. 2, n. 3, p. 469–488, 
1996. 
 
WALSH, Catherine. Interculturalidad, Estado, Sociedad: luchas (de)coloniales de 
nuestra época. 2. ed. Quito: Abya-Yala, 2019. 
 
WALSH, Catherine. Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, 
(re)existir y (re)vivir. 3. ed. Quito: Abya-Yala, 2020. 
 
ZEMBYLAS, Michalinos. Decolonial Ecopedagogies: Rethinking Environmental  
Education through Affect, Ethics, and Decolonization. New York: Routledge, 2025. 
 
ZEMBYLAS, Michalinos. Synergizing Critical Theory and Decolonial Approaches in 
Educational Philosophy. Studies in Philosophy and Education, v. 44, p. 1–15, 2025. 
Disponível em: https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/27526461251371310. 
Acesso em: 9 out. 2025. 
 
 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

28 

https://ojs.studiespublicacoes.com.br/ojs/index.php/cadped/article/download/9586/5573/25696?utm_source=chatgpt.com
https://ojs.studiespublicacoes.com.br/ojs/index.php/cadped/article/download/9586/5573/25696?utm_source=chatgpt.com
https://www.icict.fiocruz.br/sites/www.icict.fiocruz.br/files/Epistemologias%20do%20Sul.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.icict.fiocruz.br/sites/www.icict.fiocruz.br/files/Epistemologias%20do%20Sul.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/27526461251371310?utm_source=chatgpt.com

	INTRODUÇÃO 
	TENSÕES INTERNAS: UNIVERSALISMOS PEDAGÓGICOS, RISCO DE COOPTAÇÃO E DESCONEXÃO COM SABERES LOCAIS 
	A NECESSIDADE DE UMA ECOPEDAGOGIA DECOLONIAL 
	 
	FUNDAMENTOS E HORIZONTE DECOLONIAL DA ECOPEDAGOGIA 
	EPISTEMICÍDIO E VALORIZAÇÃO DE SABERES SILENCIADOS 
	INTERCULTURALIDADE CRÍTICA E O DIÁLOGO COMO PRÁTICA DE RESISTÊNCIA 
	A ECOLOGIA DE SABERES COMO HORIZONTE PEDAGÓGICO 
	COSMOVISÕES INDÍGENAS E A RELAÇÃO INTEGRADA COM A NATUREZA 
	PRÁTICAS EDUCATIVAS COMUNITÁRIAS E TRANSMISSÃO INTERGERACIONAL DE SABERES 
	CONVERGÊNCIAS E DESAFIOS NA INTEGRAÇÃO COM A ECOPEDAGOGIA 
	CONCLUSÃO 
	 
	REFERÊNCIAS  


