
 

 

 

Consumo responsável e ética: permanecer com o problema da 
educação entre natureza e tecnologia1 

                                                                                             

Laís Vargas Ramm2 
                                                               Universidade Federal do Rio Grande (FURG) - Brasil                                

https://orcid.org/0000-0003-0716-4377 
 

                                                                                             Vanessa Maurente3 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS) - Brasil 
                                                                      https://orcid.org/0000-0003-1340-3450 

 
                                   

Resumo: O presente trabalho é um ensaio teórico que discute de que modo se constroem aprendizados 
éticos em Grupos de Consumo Responsável (GCRs) e cooperativas de consumo, que são 
empreendimentos de economia solidária organizados em torno do consumo, especialmente da produção 
agroecológica. Entende a educação ambiental ali efetuada como vivencial, ancorada em parentescos 
diversos: com companheiros de coletivo, por meio da autogestão, com tecnologias, alimentos e outros 
produtos e modos de produzir. Por meio das perspectivas enativa e foucaultiana da ética, discute como 
podem se constituir e transformar nossos modos de responder às questões do cotidiano e do nosso tempo. 
A partir da pista de Donna Haraway sobre permanecer com o problema da questão ambiental, entendemos 
que há uma ética educativa nestes empreendimentos. Ela não atua prioritariamente a partir de 
informações, mas de ações e das conexões que a partir do corpo permitem reflexão.  
Palavras-chave: Educação Ambiental. Economia Solidária. Consumo Responsável. Ética.  

Consumo responsable y ética: seguir con el problema de la educación entre 
naturaleza y tecnología  

Resumen: Este trabajo es un ensayo teórico que analiza cómo se construyen aprendizajes éticos en los 
Grupos de Consumo Responsable (GCR) y en las cooperativas de consumidores, que son empresas de 
economía solidaria organizadas en torno al consumo, especialmente en relación con la producción 
agroecológica. Se entiende la educación ambiental que allí se lleva a cabo como experiencial, anclada en 
diversas relaciones: con los compañeros del colectivo, a través de la autogestión, con las tecnologías, los 
alimentos, otros productos y formas de producción. A partir de las perspectivas enactiva y foucaultiana de 
la ética, se discute cómo nuestras formas de responder a los problemas cotidianos y a nuestro tiempo 
pueden constituirse y transformarse. Siguiendo la pista de Donna Haraway sobre “permanecer con el 
problema” ambiental, se sostiene que hay una ética educativa en estos esfuerzos. Esta no actúa 
principalmente a partir de informaciones, sino de acciones y conexiones que, desde el cuerpo, posibilitan 
la reflexión. 
Palabras-clave: Educación Ambiental. Economía Solidaria. Consumo Responsable. Ética.  

3 Professora no Departamento de Psicologia Social e Institucional da Universidade Federal do Rio Grande 
do Sul e professora dos programas de pós-graduação em Psicologia Social e Institucional e em 
Informática na Educação na mesma universidade. Email: vanessamaurente@yahoo.com.br 

2 Doutora em Informática na Educação pela UFRGS, mestra em Psicologia Social e Institucional pela 
mesma universidade. Psicóloga pela UFPel. Atualmente é psicóloga escolar da Pró-reitoria de Assuntos 
Estudantis da FURG - campus Santa Vitória do Palmar. E-mail: laisramm@gmail.com  

1 Recebido em 20/06/2025. Aprovado em 08/09/2025.  

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

1 

https://orcid.org/0000-0003-0716-4377
https://orcid.org/0000-0003-1340-3450
mailto:vanessamaurente@yahoo.com.br
mailto:laisramm@gmail.com


​
Responsible consumption and ethics: staying with the trouble of education between 

nature and technology 

 
Abstract: This theoretical essay explores how ethical learning is constructed within Responsible 
Consumption Groups (GCRs) and consumer cooperatives—solidarity economy initiatives organized 
around consumption, particularly of agroecological products. It frames the environmental education 
practiced in these contexts as experiential, grounded in diverse relationships: with collective peers 
through self-management, and with technologies, food, other products, and modes of production. 
Drawing on enactive and Foucauldian perspectives on ethics, the essay examines how our ways of 
responding to everyday challenges and contemporary conditions can be constituted and transformed. 
Inspired by Donna Haraway's notion of “staying with the trouble” of environmental issues, we argue that 
these initiatives cultivate an educational ethics rooted not primarily in the transmission of information, but 
in embodied actions and connections that foster critical reflection. 
Keywords: Environmental Education. Solidarity Economy. Responsible Consumption. Ethics.  

 

Introdução 

Como resposta aos danos ambientais amplamente discutidos e conhecidos, além 

de alargados, a relação entre ética e “natureza” tem ganhado contornos mais complexos 

do que em períodos históricos anteriores. Em fevereiro de 2021, a ONU (Organização 

das Nações Unidas) divulgou um relatório em que vincula diretamente a destruição 

ambiental à ação humana, indicando a necessidade de mudanças na economia, logística 

e modos básicos de vida, como alimentação, para a solução dos problemas do planeta. 

Também em 2021, em junho, pessoas de vários povos indígenas fizeram uma ocupação 

em Brasília, ao lado do Teatro Nacional, em luta contra o PL 490 de 2007, que ameaça a 

demarcação de suas terras, criando um marco temporal e especificando como terras 

indígenas apenas aquelas ocupadas por eles antes da promulgação da constituição de 

1988.  

Outro relatório, também lançado neste mesmo ano pela Organização das Nações 

Unidas para a Alimentação e a Agricultura (FAO) e pelo Fundo para o 

Desenvolvimento dos Povos Indígenas da América Latina e do Caribe (FILAC), aponta, 

a partir de uma revisão de documentos científicos, os territórios indígenas como aqueles 

menos desmatados. A pista deixada por este relatório pode indicar que para além das 

epistemologias modernas, outras cosmoéticas4 produzem relações entre 

4 Yuk Hui (2020) fala em cosmoética para inserir a ética ambiental e a preocupação com o cosmos na 
discussão da técnica. Para ele, deve ser superado o binarismo de uma cosmoética pré-moderna e outra 
moderna, pensando uma diversidade a partir das localidades implicadas com as questões da Terra, dos 
parentescos específicos que ali se dão e da tecnologia.  
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

2 



natureza-cultura-tecnologia que podem ser mais interessantes para a preservação da 

vida. Menos voltadas ao progresso ou crescimento e mais atentas à produção e 

reprodução da vida em coletivos mais amplos do que as perspectivas antropocêntricas 

que conhecemos hoje, que tomam a natureza como recurso inerte do qual os humanos se 

servem.  

Enquanto o que caracteriza a modernidade são epistemologias que diferenciam 

natureza e cultura, a ciência, a produção de mercadorias e semiologias do 

contemporâneo avançam, em certa medida, para alguma preocupação com a criação de 

modos de vida mais sustentáveis, seja do ponto de vista da crítica ao capitalismo ou da 

reiteração de suas operações. Porém, isso não significa afirmar que a separação moderna 

entre natureza e cultura esteja superada, pelo contrário, ela ainda opera. A relação da 

sociedade com o que chamamos genérica e comumente de natureza, que engloba os não 

humanos, tem sido tensionada e ressignificada por discursos e saberes diversos. É uma 

tensão que ainda mantém a separação, mas que inclui o “meio ambiente” nas discussões 

sobre ética, também nos ambientes educativos formais de todos os níveis. 

Além destes, outras iniciativas também se propõem a fazeres educativos no que 

se refere às relações entre natureza e cultura, considerando os danos ambientais. Esse 

ensaio discute a experiência de grupos organizados em torno do chamado consumo 

solidário ou responsável. Trata-se de um debate teórico sobre o exercício de um modo 

de educação ambiental que se dá mais pela via de uma experiência diferente da 

hegemônica no que concerne ao abastecimento das casas do que pela via da instrução 

moral pelas normas declarativas. As experiências sobre as quais refletimos teoricamente 

são grupos de consumo responsável (GCRs) e cooperativas de consumo. A reflexão 

teórica foi produzida no contexto da pesquisa de doutorado da primeira autora (Ramm, 

2023), que posteriormente também incluiu encontros com três GCRs e duas 

cooperativas de consumo. As ideias presentes neste ensaio foram importantes para 

estabelecer as proposições teórico-metodológicas da tese. Além da imersão conceitual 

aqui apresentada, o envolvimento pessoal com dois GCRs também situa nosso lugar 

como pesquisadoras. 

O que as cooperativas e os GCRs têm em comum é que são grupos organizados 

para compra coletiva de alimentos produzidos na perspectiva da agroecologia por 

empreendimentos de economia solidária. Também são comercializados produtos como 

artesanato, bebidas e roupas. A organização dos consumidores se dá de modo mais ou 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

3 



menos articulado à dos produtores. Ou seja, não é uma simples relação comercial, mas, 

dentro do possível, as associações de produtores e de consumidores reúnem-se, efetuam 

combinados, e de alguma maneira gestionam juntos as experiências. Comumente, os 

pedidos dos produtos são feitos por intermediação de alguma plataforma digital.  

Nos GCRs, de modo geral, os consumidores comprometem-se a disponibilizar 

algum trabalho voluntário para organização e recebimento de produtos, além de retirar 

sua cesta. Ademais, aceitam não obter sempre os mesmos alimentos, dada a 

sazonalidade da produção, também como modo de construção de outra relação com o 

plantio. Os produtores, por sua vez, têm o desperdício evitado, o que é um diferencial 

em relação a uma feira convencional, mas comprometem-se a entregar os produtos 

mesmo em “ciclos” (normalmente compreendidos como a semana de atividades do 

GCR) em que poucos pedidos foram realizados (Gonçalves; Mascarenhas, 2018).  Os 

produtos mais recorrentemente comercializados são hortaliças (Mascarenhas; 

Gonçalves, 2016). Esta definição versa sobre a experiência de grupos já mapeados, os 

quais se articulam em uma rede brasileira que congrega esses coletivos, além de 

existirem iniciativas semelhantes em outros países. Algumas cooperativas de consumo, 

por sua vez, embora formalmente seja outro modo de organização, compartilham os 

mesmos objetivos, quando voltadas à produção agroecológica e da economia solidária.  

A ideia de consumo responsável, que aparece no nome dos GCRS, refere-se 

tanto a uma responsabilidade com as questões ambientais quanto com os processos de 

trabalho na produção, as formas de distribuição dos resultados econômicos, do 

conhecimento e das decisões. Ou seja, trata-se de responsabilizar-se coletivamente pelas 

escolhas - ali entendidas como políticas - que para determinados grupos sociais são 

possíveis no âmbito do consumo. Não é aquele consumo responsável individual, que faz 

com que as pessoas escolham produtos sustentáveis, mas é realizado coletivamente e 

organizado dentro do movimento da economia solidária. Haraway (2019) também usa a 

ideia de responsabilidade de modo interessante e menos individualizado, no sentido da 

produção de respostas hábeis aos problemas que nos são interpostos. Os fazeres 

educativos dos coletivos aqui abordados também podem ser pensados desta forma, 

como respostas hábeis, elaboradas coletivamente, à necessidade de outras relações com 

o ambiente.  

Ao longo do texto, em alguns momentos nos referimos aos GCRs e às 

cooperativas de consumo como grupos de consumo solidário, de modo a entender 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

4 



ambos os formatos como parte de um mesmo movimento de problematização do 

consumo por meio da economia solidária. Os empreendimentos específicos e a pesquisa 

de campo não são debatidas aqui, mas trazemos à tona um modo de entender a forma 

como aprendizados éticos são possibilitados ao participar destes grupos. Assim, ao 

articular as perspectivas enativa e foucaultiana da ética com a proposição de Donna 

Haraway (2019) sobre permanecer com o problema, pensamos estas iniciativas de 

economia solidária como um contexto de práticas de educação ambiental realizadas de 

modo incorporado, experiencial e cultivador de comunidades mais-que-humanas.  

A discussão sobre as tecnologias - tanto as digitais como as de produção, como a 

própria agroecologia - é, nestes coletivos, articulada ao debate sobre as questões 

ambientais. Produzem-se ali, por meio do exercício autogestionário, soluções locais, 

sem que se abandone a tentativa de uma análise mais global dos problemas ambientais. 

Nos tópicos a seguir, ensaiamos teoricamente uma compreensão de como se dão esses 

aprendizados.  

 

Educação ambiental como aprendizado ético 

Movimentos sociais recentes, com o crescimento do conservadorismo, 

especificamente no Brasil, como o Escola Sem Partido, além de 

dificultarem/constrangeram debates fundamentais para a educação escolar, como gênero 

e sexualidade, também limitam discussões de muitos outros temas, como o da 

sustentabilidade. Temores “anticomunistas” animam esses grupos e as ideias 

amplamente propagadas por eles. Não apontamos essa onda conservadora na educação 

como causa única das limitações existentes nas ações educacionais (formais e 

não-formais) sobre as relações humano-”natureza”, mas identificamos que ela pode sim 

constranger parte da crítica necessária aos ideais de crescimento que se evidenciam cada 

vez mais insustentáveis. Sabemos que muitas atividades escolares sobre o tema, por 

exemplo, se dão em um sentido de “conscientização” em relação às práticas cotidianas 

individuais, sem inseri-las em um campo de problematizações sobre as modulações 

sociais e econômicas da nossa relação com a “natureza”. Ou seja, chegam a participar 

de uma certa disputa de discursos morais, mas têm pouca atualização como ação e 

reflexão ética incorporada, contextualizada, coletiva e localmente implicada.  

Latour (2020) aponta o paradoxo de que a própria tentativa moderna de separar 

natureza e cultura as une no ocidente em um binômio de tamanha força que não nos é 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

5 



possível aludir a um conceito sem nos referirmos ao outro. Nunca chegamos a alcançar 

a separação, e é neste sentido que o projeto de modernidade jamais chegou a efetivar-se 

completamente, conforme proposta do autor. A ampliação dos conhecimentos sobre a 

emissão de dióxido de carbono e de metano na atmosfera, acompanhada da criação - 

patrocinada - de um campo de controvérsias sobre esse tema, dando a impressão de que 

não há consenso científico sobre as consequências da ação humana nas transformações 

sofridas pelo planeta, gera uma diversidade de formas de “enlouquecer com a ecologia”, 

seja pela negação do que foi danificado até aqui ou pela angústia.  

De forma simplificada, é possível citar o aquecimento global, a diminuição da 

camada de ozônio e a ameaça à biodiversidade, incluindo as condições da própria vida 

humana, como fatores que vão produzindo certa atenção coletiva ao fenômeno 

ambiental. A eventualidade de escassez de água potável para consumo humano e 

animal, o impacto das secas na agricultura, em diferentes locais e, recentemente, a 

grande frequência de fenômenos climáticos extremos, também geram preocupação, 

ainda que possa ser restrita a alguns grupos.     

As perspectivas éticas ocidentais tradicionais, de forma geral, centram-se nas 

relações entre humanos, são antropocêntricas (Jonas, 2006). Neste ensaio, trabalhamos 

com a noção de que lidar coletivamente com os danos ambientais já sofridos e cuidar do 

que ainda pode ser cuidado passa por redirecionar as reflexões sobre a ética para 

interações mais amplas do que nosso convívio social humano. É isto que temos 

aprendido nos últimos anos, embora segundo a pista de Hui (2020), junto com a 

natureza, nos falte olhar especificamente para a tecnologia, como forma de saída da 

modernidade e de superação do antropoceno. Segundo o autor, seria interessante que as 

diferentes culturas se ocupassem das especificidades de distintas cosmotécnicas, para a 

fundação de uma nova cosmopolítica, que considere diferentes ontologias, mas também, 

de forma séria, a questão da técnica.  

Por cosmotécnica, Hui (2020) entende a união da dimensão cósmica e moral na 

técnica. Sem compactuar com a separação moderna entre natureza e cultura, ele não 

entende este cósmico presente no local apenas como forjado pelo conjunto de costumes 

ou crenças de uma comunidade de humanos, mas também, com fundamental 

importância, as características geográficas, o clima, tudo que compõe o espaço. Aliás, 

ele ressalta que uma comunidade humana não pode ser pensada somente por seus 

participantes humanos, ela inclui muitos outros agentes e o ambiente. Essa proposta de 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

6 



“retorno” ao local, de atenção das comunidades ao que elas mesmas podem produzir - e 

demandar - no que se refere às tecnologias, embora seja algo já bastante discutido nos 

espaços que procuram pensar a sustentabilidade ambiental, inclusive aqueles da 

economia solidária, ainda é um movimento contra-hegemônico. Como Hui mesmo 

aponta, as características do local costumam ser consideradas como “recurso” natural. 

Conforme sabemos, aquilo que é posto na condição - passiva - de recurso é extraído, 

usado. Um exemplo é o tipo de geração de energia utilizada para as atividades humanas, 

em diferentes lugares. Na COP 26, em 2021, Brasil, China e Estados Unidos não 

assinaram o acordo que previa a extinção do uso do carvão para produção de energia, 

motivado porque ele libera dióxido de carbono na atmosfera. Além disso, na versão 

final do documento, o compromisso feito é com a celeridade da diminuição e não da 

eliminação do uso5. Esse tipo de decisão, tomada a partir de interesses políticos e 

econômicos, acaba indo numa direção de não composição com o meio, mas de extração.   

Hui (2020) entende que após a emergência da cibernética, conferindo destaque à 

noção de acoplamento estrutural6, cunhada por Maturana e Varela, torna-se cada vez 

mais impróprio pensar o meio ambiente de um lado e tecnologia de outro. Ao contrário, 

as máquinas, progressivamente, vão constituindo o que entendemos por ambiente. Tal é 

a razão que faz com que o autor proponha que possamos fazer uma ecologia das 

máquinas, considerando o que ele chama de tecnodiversidade, conceito paralelo à 

biodiversidade, de modo a ampliar nossas compreensões e relações com a tecnologia 

para além do imposto pelas epistemologias eurocêntricas7.  

Discutindo um exemplo que é muito caro à presente pesquisa, a questão do uso 

de pesticidas, Hui (2020) explicita o conceito de tecnodiversidade. Antes da invenção e 

disseminação dessas substâncias, cada localidade desenvolvia, considerando suas 

especificidades de saberes e de natureza, técnicas para combater ou afastar 

determinados insetos. Os pesticidas, por sua vez, representam uma solução igual para 

7 Para os povos indígenas americanos, por exemplo, como discutido por Viveiros de Castro (2004), há 
uma ideia de multinaturalismo, que é diferente do multiculturalismo. Por terem corpos e naturezas 
distintas, os seres, humanos e não humanos, têm perspectivas diferentes do mundo. É uma compreensão 
não representacional e incorporada da experiência e que permite pensar de outros modos as interações 
natureza-sociedade-tecnologia. 

6 Interações relativamente estáveis que geram perturbações mútuas a partir de cada estrutura. (Maturana; 
Varela, 2001).  

5 Informações disponíveis em 
https://www.brasildefato.com.br/2021/11/05/cop26-brasil-estados-unidos-e-china-nao-assinam-acordo-par
a-zerar-energia-a-base-de-carvao e https://www.bbc.com/portuguese/internacional-59284662.  

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

7 

https://www.brasildefato.com.br/2021/11/05/cop26-brasil-estados-unidos-e-china-nao-assinam-acordo-para-zerar-energia-a-base-de-carvao
https://www.brasildefato.com.br/2021/11/05/cop26-brasil-estados-unidos-e-china-nao-assinam-acordo-para-zerar-energia-a-base-de-carvao
https://www.bbc.com/portuguese/internacional-59284662


todas as geografias, embora hoje seja amplamente conhecido que representam enormes 

danos a determinados biomas.  
Podemos dizer que a tecnodiversidade é, em essência, uma questão de 
localidade. Localidade não significa necessariamente etnocentrismo, 
nacionalismo ou fascismo, mas é aquilo que nos força a repensar o 
processo de modernização e de globalização e que nos permite refletir 
sobre a possibilidade de reposicionar as tecnologias modernas. A 
localidade também é crucial para que possamos conceber uma 
multiplicidade de cosmotécnicas. Ela não é usada aqui no sentido de 
políticas identitárias, nem como um recuo ao tradicionalismo 
expresso de uma forma ou de outra, mas para fazer com que múltiplas 
localidades inventem seus próprios pensamentos e futuros 
tecnológicos – uma imunologia, ou, melhor dizendo, imunologias que 
ainda precisam ser escritas. (Hui, 2020, p.81-82) 

 

O autor aposta, portanto, nas soluções locais, a partir de relações não apenas 

humanas, mas considerando elementos não-humanos de cada localidade. A articulação 

dos grupos de consumidores organizados com os agricultores, e, portanto, com seus 

processos de produção agroecológica, é uma tentativa de produzir uma relação local e 

singular com o consumo, mas também com o solo e os alimentos. Ao eliminar os 

pesticidas, outras técnicas, que envolvem cosmovisões, hábitos, especificidades 

culturais, são novamente convocadas nos laços comunitários.  

No sentido de pensar um campo de experiências que englobe um olhar para o 

meio ambiente e para a técnica, os grupos de consumo solidário podem permitir um 

exercício ético que inclua as relações com tecnologias, coletivos de pessoas, animais, 

plantas e minerais. Ao tentar conectar as esferas da produção e consumo, sobretudo de 

alimentos, pode redimensionar-se a percepção sobre a agência individual e coletiva em 

relação aos problemas locais. Isso implica tanto pequenas mudanças nas práticas 

cotidianas, não necessariamente linguísticas ou reflexivas, quanto a inclusão de, em 

alguns casos, não humanos que antes não eram usuais na relação do sujeito com a 

moral, a produção de verdade. E, por conseguinte, envolve os modos de constituir-se 

coletivamente. 

Estes deslocamentos não são dados a priori, nem comuns a todas as experiências 

em um coletivo que procura transformar as práticas de consumo, mas podem acontecer, 

à medida em que a rotina da cidade tem alguma aproximação com a agricultura: com as 

possibilidades de produzir e consumir certos alimentos em cada estação, as dificuldades 

que podem ser encontradas na transição para a agroecologia e até com as contradições 

nesse processo. Também nos produtos urbanos, como o artesanato, a aproximação entre 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

8 



consumidores e produtores cria tensões, questionamentos, que são diferentes de quando 

se compra na internet (em um sistema tradicional de e-commerce, por exemplo), ou no 

supermercado, ou em uma loja de departamentos, ou até de um vendedor ambulante. 

Não pretendemos sugerir que quando participamos de um GCR ou cooperativa 

de consumo toda a relação com o consumo e a natureza-cultura-tecnologia sofre 

transformações, mesmo que elas sejam pequenas. Seria uma afirmação muito 

pretensiosa, uma vez que reconhecemos que dentro de cada coletivo, não só de 

consumidores, mas também de produtores da economia solidária, existem diferentes 

motivações para estar ali e diferentes reverberações dos preceitos - morais - ali 

defendidos. A inquietação com estas experiências, no entanto, vai justamente no sentido 

de perceber que algumas tensões se produzem, criando ali um espaço de partilha da 

angústia em relação à questão social e ambiental8, podendo tomar a tecnologia como 

uma possibilidade de composição, como em um fazer com. De tal modo que objetos 

técnicos e metodologias possam ser incorporados, como parceiros, na construção de 

uma cosmopolítica interessada em mundos habitáveis. É por esta razão que, neste 

ensaio, procuramos discutir teoricamente a experiência ética de participação de grupos 

articulados pelo consumo solidário, em seus aspectos relacionados à educação, às 

tecnologias e ao meio ambiente. 

Nossa aposta é de que as práticas de consumo responsável e suas reverberações 

na relação com o meio ambiente e nas condições de vida dos produtores da economia 

solidária constituem exercícios éticos que fazem emergir a si e ao mundo de formas 

mais sintonizadas com práticas educativas socioambientais. A educação seria, além de 

um objetivo explícito dos GCRs e das cooperativas de consumo (portanto, uma questão 

moralmente colocada), uma ética que norteia alguns aspectos dessas experiências. A 

discussão sobre o papel das tecnologias, por exemplo, nesse contexto não se restringe 

ou é protagonizada pelas tecnologias digitais, mas envolve processos e artefatos que 

auxiliam produtores, consumidores e universidades9 nos limiares entre trabalho e 

consumo. Exemplifica-se, nesse sentido, a agroecologia e incubação de 

empreendimentos de economia solidária, que são metodologias e dinâmicas sociais, 

também consideradas tecnologias sociais. 

9 Alguns desses grupos são acompanhados por projetos e programas de extensão universitária, como as 
incubadoras tecnológicas de empreendimentos de economia solidária. 

8 Um dos modos de “enlouquecer com a ecologia”, referidos por Latour (2020) é fazer dissipar-se a 
angústia enquanto se tenta inculcá-la nos outros.  

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

9 



 Para dar continuidade à discussão sobre os aprendizados éticos presentes nessas 

experiências, ensaiamos uma aproximação teórica entre as perspectivas enativa, 

foucaultiana e algumas contribuições de Donna Haraway. Para então pensar o papel da 

educação (ambiental e para o consumo) nos grupos de consumo solidário, situando a 

ética como um modo de permanecer no problema das questões ambientais. Ou seja, não 

assumir a posição de negacionismo climático nem a posição fatalista de que não haveria 

nada a fazer, dicotômicas entre si, mas que têm em comum conduzir a uma certa 

desresponsabilização.  

   

Ética como modo de manter-se no problema  

 ​   No último capítulo do livro considerado fundador da teoria da enação10, Varela, 

Thompson e Rosch (1991) se dedicam à ética, partindo dos modos de fazer ciência no 

ocidente e chegando a aspectos da vida cotidiana potencialmente transformados pelas 

tradições da atenção, especialmente as práticas meditativas do budismo mahayana. 

Sobre a ciência no ocidente, eles observam duas tendências, o niilismo e o objetivismo, 

como figuras complementares. O objetivismo, que poderia ser representado, por 

exemplo, pelo cognitivismo, funda-se em dualismos como o que é subjetivo e o que é 

objetivo. O niilismo, por sua vez, é encontrado na tradição filosófica pós-nietzschiana, 

bem como nas então recentes descobertas das ciências cognitivas. Estas apontam para 

uma ausência de fundação, a ausência de um self que controlaria a nossa experiência. A 

despeito da descoberta científica da ausência desse self, em nosso cotidiano, 

experimentamos sua existência. O pensamento niilista, no entanto, desconsidera o valor 

dessa experiência. Aposta demasiadamente na ausência de fundações no sujeito e no 

mundo, e torna essa própria ausência de fundações, uma fundação. Enquanto o 

objetivismo sofre de ansiedade cartesiana, o niilismo pode sofrer de desespero, da falta 

de aposta no mundo. Uma ciência transformadora e que reconhece possibilidades de 

transformação do mundo, por sua vez, não se faz pela polarização entre subjetivo e 

objetivo, porque eles se coproduzem. 

Varela e seus colegas apresentam uma pesquisa sobre as práticas meditativas, de 

modo a concluir que elas produzem a dissolução da experiência do self, através da 

10 Para a teoria da enação, não há sujeito, objeto e realidade dados a priori, mas uma construção corporal, 
cognitiva, a partir dos encontros do sujeito que forja seu mundo. Ações são perceptivamente guiadas e as 
percepções são guiadas por ações.  
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

10 



vacuidade. Essa mudança na modulação da atenção poderia produzir um certo interesse 

genuíno pelo outro, não pela via das regras morais, mas por uma transformação corporal 

do modo de agir e perceber o mundo. A experiência cotidiana comum de um self 

totalitário tende a ser ensimesmada e pouco compassiva, enquanto a meditação 

desenvolveria uma atenção menos egocêntrica, não voltada a uma vivência focada na 

satisfação.  

Esta proposição faz sentido à medida que o exercício de meditar supõe acolher o 

fluxo de pensamentos e sentimentos que nos acomete a cada momento, inclusive 

durante as práticas, porém abdicando da necessidade de responder a ele ou seguir com 

ele. O efeito pode ser entendido como uma não identificação imediata com os 

“conteúdos” que compõem este fluxo, daí a dissolução do self, e, potencialmente, uma 

conduta mais interessada em elementos para além do que o comporia, ou seja, o que 

tornaria a pessoa o que ela é individualmente.  

A participação em um grupo de consumo responsável ou de uma cooperativa de 

consumo certamente não tem efeitos cognitivos semelhantes aos da prática budista, mas 

também redireciona a atenção da experiência estritamente individual de consumir 

produtos, especialmente alimentícios, para uma mais coletiva que considera o âmbito da 

produção e outros atores envolvidos nessa relação. Também se trata de uma ética 

produzida nos fazeres práticos, tal como a meditação. Além disso, estimula uma 

simpatia pelo mundo, tal como sugerem Varela, Thompson e Rosch (1991) que é 

necessário para não nos unirmos às concepções niilistas.  

   As pistas e parentescos sugeridos por Donna Haraway (2019) nos ajudam a 

conectar a dimensão profundamente incorporada da ética à sua relação com as normas 

morais que ela reitera e transforma. Um corpo, nesta perspectiva, só o é por meio das 

suas relações, com espécies companheiras e elementos heterogêneos que produzem 

engajamentos vitais (Arendt; Moraes, 2016). Não nos fazemos corpo individualmente, e 

atentar às conexões que nos movem pode apontar para o questionamento de valores 

como o individualismo e o utilitarismo, que balizam a moral capitalista. Seguindo a 

provocação de Varela, Thompson e Rosch (1991) e desejando produzir uma ciência 

transformadora de mundos, encontramos em Haraway (2019) a aposta de permanecer 

com o problema. Ela procura fazê-lo pelas conexões entre arte, ciência e ativismo, e 

parte da compreensão de que a vida é possível por conexões entre suas diferentes 

formas. A prática das “artes da memória” seria fundamental para propiciar qualquer 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

11 



possibilidade de ressurgimento das condições de vida. Não apenas uma memória 

humana, pela via das narrativas, mas aquela que marca também outras espécies animais 

pelos danos que tornaram necessárias suas parcerias de “viver com”. Estas memórias 

possibilitam permanecer com o problema. Ou seja: nem a atitude climatocética referida 

por Latour (2020), nem a desistência niilista do mundo. Levar a cabo o que pode ainda 

ser restaurado, produzido, inventar novas parcerias multi-espécie e atentar às que já 

existem, fortalecendo comunidades mais-que-humanas.  

As perspectivas que retiram a ciência do espaço “confortável”, não marcado, 

neutro, situam a produção de conhecimento acadêmico na política, na constituição dos 

coletivos. Latour (2020) define coletivo como a redistribuição das potências de agir, 

entendendo como agentes não apenas os seres humanos, mas também outros seres vivos 

e as tecnologias. Sua proposta está engajada na discussão ambiental, à medida que 

entende a “natureza” não como passiva, enquanto os seres humanos agem, mas 

compreendendo que a Terra - ou Gaia que se insurge - responde, de modo que os 

territórios - formados por um conjunto de outros agentes - se constituem também a 

partir desta resposta.  

A tecnociência voltada para propósitos coletivos, solidários (Dagnino, 2019), 

pode ser entendida como uma intensificação desta redistribuição, uma vez que tende a 

politizar a discussão sobre o uso e a produção de tecnologias, orientando o debate para 

as necessidades e as características de cada local, de cada território que se compõe de 

agentes humanos e não humanos. O uso e produção das tecnologias, nesse sentido, 

compreenderia uma ética, não como mera execução de princípios morais, mas 

contextualmente produzida a partir de interesses coletivos. A agroecologia e a escolha 

das tecnologias digitais, que é feita em cada grupo de consumo solidário, são exemplos 

do desenvolvimento de soluções locais, e, em muitos casos, de tecnologias sociais.  

Permanecer no problema, em cada território, é uma experiência limiar entre o 

luto e a luta. É o que fazem os diversos indivíduos e coletivos que ainda se colocam a 

questão de como viver e morrer melhor na Terra. É uma ética que se pretende não 

individualista e não antropocêntrica. Aliar as experiências ativistas, como os grupos de 

consumo solidário, com as reflexões teóricas e pesquisas científicas, é um modo de 

resistir ao realismo capitalista (Fischer, 2022) e sustentar a construção de futuros 

possíveis em uma Terra habitável.  

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

12 



 Evidentemente que permanecer no problema natureza-tecnologia-cultura não 

apaga a memória ou o efeito do negacionismo em relação aos problemas ambientais, da 

subjetivação voltada ao consumo ou mesmo da atitude desistente da Terra. Como 

humanos deste tempo, sujeitamo-nos a essas moralidades, produzimo-nos nesses modos 

de subjetivação.  

Foucault (1984) interessou-se em pesquisar a ética como experiência, como 

produção de si mesmo. Ao estudar diferentes morais, ele propõe que sempre existem 

dois elementos que se constituem simultaneamente, mas com alguma autonomia. São 

estes os códigos que prescrevem e proíbem certas condutas, que podem ser mais ou 

menos explícitos, e as formas pelas quais os sujeitos experienciam a moral, que são 

modos de subjetivação. Uma moral - compreendida em um período histórico, em um 

conjunto de práticas compartilhadas - pode ser mais voltada às prescrições ou mais 

voltada às práticas de si, que são a substância ética. Para o autor, uma ação ética nunca é 

isolada, ela sempre se liga a uma certa teleologia moral, o que podemos compreender no 

sentido do estabelecimento de uma normatividade ou mesmo da reiteração de uma 

normalização.  

O mesmo autor (2004) diz de uma diversidade de modos de sujeitar-se às 

prescrições morais. Ele também se refere à substância ética, que é aquilo que se faz 

incidir da moral no sujeito, o modo como ele transforma a moral em parte significativa 

daquilo que ele é. O trabalho ético, por sua vez, é o cuidado exercido sobre si mesmo 

em prol de transformar-se em sujeito moral. Em relação às práticas de consumo, os 

modos de sujeição tanto se referem aos imperativos da publicidade, que nos dizem para 

consumir, buscar conforto, e até comprar o que no corpo se converte em saúde, quanto 

os valores da economia solidária. O que se recusa? O que se repete? O quanto se pode 

habitar o limiar do problema? O que se problematiza sobre o consumo a partir da 

participação de coletivos mais-que-humanos? O sujeito ético, no sentido foucaultiano, é 

um campo de problematizações dos preceitos morais que o produzem. 

Os aspectos éticos apontados por Varela (1992) como mais comuns em nosso 

cotidiano são as ações corporificadas e pré-reflexivas, que são parte daquilo a que 

Foucault se refere como substância ética. No entanto, conceitualmente não coincidem 

ou podem ser sobrepostos completamente, porque o movimento ético a que Foucault se 

refere inclui com mais destaque do que em Varela uma relação declarativa com os 

códigos morais. Embora não haja sobreposição, há intersecção possível.  
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

13 



Como sociedade organizada no modo capitalista, profundamente calcada nos 

valores do consumo, nossas práticas cotidianas, individuais e coletivas, não são isoladas 

em si mesmas, como bem apontado na pista de Foucault. Nossas ações mais 

corriqueiras de consumo não necessariamente passam por problematizações ou reflexão 

a respeito, embora possa acontecer, mais comumente pensando-se no preço das 

mercadorias, por exemplo. Elas são, em sua maioria, conforme a pista de Varela (1992) 

e da teoria da enação, modos de resposta às situações colocadas pela vida, que sem 

passar pelo juízo racional, ainda constituem o sujeito ético.  

A ética, como a entendemos, envolve o modo de responder às situações a partir 

de um trabalho sobre si. Não apenas resolvendo problemas, de modo recognitivo 

(Kastrup, 2005), mas inventando problemáticas para habitar coletivamente. A 

constituição de corpos que agem de modo independente de reflexão, nas situações 

cotidianas, não é dicotomizada em relação à problematização e adesão a diferentes 

morais, mas são entendidas como co-produzidas e em mútua transformação. A ação da 

moral nos sujeitos, que se torna parte importante do que eles entendem como sendo 

quem são, é a substância ética proposta por Foucault, não como uma instância 

individual, mas produzida nos coletivos.  

Nos grupos de consumo solidário/responsável se faz relevante o trabalho 

realizado pelos sujeitos, em si mesmos e na relação com os outros, a partir dos valores 

típicos da economia capitalista e daqueles propostos pela economia solidária, 

especialmente no âmbito do consumo. Observamos, a partir de diferentes elementos 

conceituais e práticos, esse trabalho ético vivido nestes coletivos, como modo de 

aprender a estar no mundo com os outros, e, portanto, compondo uma experiência 

educativa em que ao mesmo tempo se pode aprender e convidar outros a aprender.  

Quando refletimos sobre a organização econômica da vida, o emprego do 

dinheiro, a questão pode aparecer mais exclusivamente ligada ao uso de recursos 

disponíveis, ou como exercício moral de escolher para onde vai o dinheiro, se um 

produto tem origem no trabalho explorado ou em ações ambientalmente degradantes, 

por exemplo. É necessário relembrar sempre as condições específicas que diferentes 

sujeitos socioeconomicamente situados têm ao fazer estas problematizações ou não.  

Quando tornadas hábito, essas ações circunscrevem uma certa norma de funcionamento, 

que é diferente quando vamos ao supermercado ou quando fazemos compras coletivas 

em um GCR, ou ainda, quando compramos pela internet, em um site qualquer, ou 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

14 



quando nos tornamos clientes ou sócios de uma cooperativa de consumo. Cada um 

desses contextos de práticas articula momentos de extensão de comportamentos 

anteriormente efetivos, com elementos de atenção e consciência inteligente (Varela, 

1992), ou seja, ações reflexivas, que podem ou não produzir diferenciações no fluxo 

comum das ações.  

Não se trata de afirmar que toda a obediência à moral hegemônica de consumo 

se dá por comportamento “automático” e que toda a experiência de consumo 

responsável é uma problematização constante dos hábitos. Esta seria uma visão 

simplista da experiência ética. O que observamos, por outro lado, é que na economia 

solidária há uma aposta ética nos processos educacionais de sujeitos e coletivos, de 

modo que se possam produzir alguns movimentos de problematização, ao mesmo tempo 

em que se constituem normatividades que não englobam apenas a problematização, mas 

a incorporação de outras relações com o consumo. Esta aposta educativa se dá por meio 

de espaços mais ou menos explícitos e mais ou menos formais. Também por meio de 

parentescos com tecnologias, coletividades de coletividades (como as associações de 

coletivos de produtores, por exemplo), e os alimentos e artesanatos, nas composições 

entre vivo e técnico envolvidas na sua produção. Em seguida, avançaremos na discussão 

sobre a ética educativa que move a proposta dos grupos organizados para o consumo. 

 

Os grupos de consumo solidário como prática ética educativa  

Masschelein (2008) propõe pensar a educação não no sentido de educare 

(ensinar), mas de e-ducere (conduzir para fora). A prática pedagógica voltada a educar o 

olhar, nos termos do autor, não visaria à conscientização, mas à produção de atenção. 

Esta, por sua vez, seria o estado mental no qual estão em jogo sujeito e objeto. A 

proposta de consumos responsáveis também se refere à modulação de certa atenção em 

direção ao ato de consumir, aos produtos e aos processos de produção e não somente à 

coisa transformada em mercadoria. Ali o consumo se torna objeto de atenção, 

possibilitando também a produção de saberes coletivos.  

Retomamos aqui o paralelo antes evocado em relação às práticas meditativas, 

estudadas pelo enfoque enativo. Complexificar a experiência de consumo, incluindo 

outros atores em sua intencionalidade, poderia não dissolver a experiência de um self 

unificado, tal qual nas referidas práticas, mas talvez, operar transformações nesta. Passa 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

15 



por aí a constituição do cotidiano e das microidentidades (Varela, 1992) que respondem 

a cada situação, mas também a experiência de sujeito, incluindo a adesão aos códigos 

morais, as práticas de si e as problematizações. Envolve, portanto, a determinação da 

substância ética, em sentido foucaultiano, que cada sujeito e grupo realiza em relação às 

diferentes morais em jogo no seu ato de consumir: o utilitarismo capitalista e os 

princípios da economia solidária que a ele se contrapõem, por exemplo. Tratando-se de 

práticas educativas que atuam na produção da ética como processo de subjetivação, não 

seria possível, portanto, delegar o papel educativo dos GCRs e cooperativas de consumo 

à circulação de informações. Não significa que elas não tenham um papel, mas não é 

prioritariamente uma educação informativa, mas sobretudo vivencial.  

As vivências que propiciam experiências educativas neste contexto vão desde 

conversações entre os integrantes dos grupos de consumo ou com os produtores até a 

própria relação com os alimentos. São presentes nestes coletivos os relatos de uma outra 

percepção do sabor dos alimentos, por exemplo, quando se passa a ter acesso à 

produção agroecológica. E esta não é uma experiência sensorial isolada das 

transformações éticas propiciadas por estes coletivos, mas sempre comparece articulada 

a uma narrativa de escuta da história da produção daqueles alimentos, das condições de 

transição agroecológica pela qual passaram ou passam os agricultores. Ou seja, a 

relação corporal com os alimentos e a presença nos espaços de formação e convivência 

destes coletivos não é dicotômica em relação à problematização moral e à constituição 

ética dos sujeitos. Tal como proposto pela teoria da enação (Varela, 1992), a expertise 

ética não se dá prioritariamente pela via moral, mas pela necessidade de responder às 

situações cotidianas que nos faz estender comportamentos anteriormente efetivos, além 

de atentar e refletir sobre eles. Participar do movimento da economia solidária e 

assegurar a sustentabilidade ambiental como um dos seus princípios é uma experiência 

de corpo e presença.  

Alguns trabalhos têm destacado o papel educativo da economia solidária para 

aqueles que a constroem. Gadotti (2009) vê na economia solidária uma prática 

eminentemente pedagógica, uma vez que requer, para a participação em um 

empreendimento não capitalista, uma espécie de mudança de mentalidade. O processo 

educativo destacado pelo autor se refere ao aprendizado da cooperação, não aquela 

também necessária ao trabalho explorado, que é forçada, heterônoma, mas uma 

cooperação recíproca, e que faz sentido como modo de crescimento coletivo. O autor 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

16 



também destaca, como parte do fazer pedagógico da economia solidária, uma certa 

aproximação entre quem produz e quem consome, o que nos direciona mais 

detidamente ao contexto aqui pesquisado.  

Cabral (2000) aponta que na economia solidária se podem gestar novos 

paradigmas entre trabalho, educação e cultura. Das proposições de Tiriba (2007), 

destacamos as perguntas que fazem os trabalhadores na constituição de seus 

empreendimentos solidários, ela enfatiza aquelas relacionadas à viabilidade econômica, 

uma vez que é necessária a inserção no mercado capitalista. No entanto, sublinha 

também que uma pergunta nunca é neutra, uma vez que ela é produzida a partir da 

implicação do sujeito com um tema. Defende, portanto, a diversidade das perguntas e 

saberes produzidos no âmbito da economia solidária. Zerbini, Barciotte e Pistelli (2003) 

discutem o caráter educativo especificamente no âmbito do consumo responsável. 

Abordam para tal, a metodologia desenvolvida pelo instituto Kairós, que propõe ao 

mesmo tempo enxergar as limitações das nossas escolhas diante de um sistema 

autoritário, legitimado pela mídia e pela propaganda, e inquietar-se com a possibilidade 

de co-construção do mundo, nas transformações sociais possíveis.  

Embora diversos trabalhos falem da economia solidária ou do consumo 

responsável como um processo educativo, como Tiriba (2007) que se reporta a uma 

pedagogia do trabalho associado, procurando aliar as perspectivas do trabalho coletivo e 

da educação popular, é um pouco difícil encontrar discussões sobre quais aprendizados 

acontecem nestes variados contextos de produção e consumo. Seguindo a pista de 

Masschelein (2008) e das perspectivas de ética que viemos discutindo, procuramos, com 

este ensaio, atentar a que e como se aprende, na ação própria de aprender, nos fazeres 

práticos de cada coletivo. O que significa dizer que os princípios e valores que norteiam 

as experiências de problematização do consumo certamente são importantes, mas 

também os processos pelos quais os sujeitos experimentam aberturas em relação às suas 

ações habituais, e como estas aberturas lhes permitem outras vivências de si mesmos. O 

que passa a ser visível, ou para usar um termo mais adequado, sensível, quando se 

compõe uma rede de produção e consumo solidários? Muitos elementos podem ou não 

ganhar relevância, passar a ser objeto de atenção. A autogestão e as hierarquias são 

objetos de atenção? O papel das crianças nos grupos ou dos empreendimentos na 

educação das crianças? São apenas exemplos de elementos que poderiam ser 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

17 



complexificados, problematizados na experiência presente de organizar-se de forma 

crítica em relação ao consumo.  

 

Considerações finais  

Moveu o presente ensaio a inquietação com os aprendizados que as pessoas 

constroem nos grupos de consumo responsável e solidário onde atuam, incluindo as 

tecnologias de que fazem uso para tal. É possível, na experiência de participação de um 

GCR ou cooperativa de consumo, atentar ao que Hui (2020) chama de 

tecnodiversidade? Entendemos que existe esta tentativa, de construir soluções 

localizadas e singulares, na relação com os territórios. Sabemos que o uso generalizado 

de agrotóxicos e uma concepção de agricultura cada vez mais empresarial e em larga 

escala, e o consequente distanciamento entre a vida urbana e a produção de alimentos, 

resulta na progressiva erradicação tanto das sementes tradicionais, quanto dos pequenos 

agricultores como forma de vida (Stengers, 2015). Mais além de pensar no impacto 

ambiental das organizações agroecológicas locais relacionadas a cada grupo de 

consumo, embora isto seja fundamental, trata-se também de identificar como outros 

modos de agir e de fazer circular a palavra ajudam a construir respostas coletivas hábeis 

às questões urgentes do nosso tempo.  

As práticas de educação ambiental efetuadas nestes coletivos se dão por meio de 

parentescos, de relações de interdependência em comunidades mais-que-humanas, 

retirando o consumo do âmbito estritamente privado. As experiências sensoriais, a 

presença corporal nos espaços de discussão e de contato com os produtos e os 

companheiros de empreendimento, são tão relevantes quanto as informações e as 

proposições políticas da economia solidária. Os aprendizados se dão por meio de 

transformações éticas, não apenas no que se refere à adesão a princípios morais, mas no 

direcionamento da atenção, enquanto o consumo se faz objeto pelos coletivos.  

Permanecer com o problema, ou no problema, pensando no sentido de habitar a 

questão no cotidiano, é um desafio a que se propõem os grupos de consumo responsável 

e solidário, em um momento histórico de angústias ecológicas. Certamente que há 

dificuldades nos fazeres educativos destes grupos, inclusive no que toca à sua 

viabilidade, além da manutenção de seu caráter convidativo. Ainda com essas 

limitações, eles podem oferecer pistas de como a educação ambiental pode se dar pelos 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

18 



vínculos afetivos, a aproximação entre o rural e o urbano e pelo olhar atento às 

tecnologias que sustentam nossos modos de vida.  

 

REFERÊNCIAS  
 

ARENDT, Ronald João Jacques; MORAES, Marcia Oliveira. O projeto ético de Donna 
Haraway: alguns efeitos para a pesquisa em psicologia social. Pesquisas e Práticas 
Psicossociais, São João del Rei, v. 1, n. 11, p. 11-24, jun. 2016. Disponível 
em:http://pepsic.bvsalud.org/pdf/ppp/v11n1/02.pdf .Acesso em: 19 jun. 2025. 
 
BRASIL. PL 490/2007. Brasília, Disponível em: 
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=345311. 
Acesso em: 26 jul. 2024. 
 

BRASIL. Estabelece as diretrizes e bases da educação nacional. Lei Nº 9.394. 
Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 06 jan. 
2022. 
 
CABRAL, Sueli Maria. Economia solidária: um processo educativo. Prâksis, Novo 
Hamburgo, v. 1, n. 1, p. 27-31, dez. 2000. Disponível em 
https://periodicos.feevale.br/seer/index.php/revistapraksis/article/view/538. Acesso em: 
31 jul. 2024. 
 
DAGNINO, Renato. Tecnociência Solidária: um manual estratégico. Marília: Lutas 
Anticapital, 2019. 164 p. 
 
DE CASTRO, Eduardo Viveiros. Perspectivismo e multinaturalismo na América 
indígena. O que nos faz pensar, v. 14, n. 18, p. 225-254, 2004. Disponível em: 
http://www.oquenosfazpensar.fil.puc-rio.br/import/pdf_articles/OQNFP_18_13_eduardo
_viveiros_de_castro.pdf. Acesso em 10 junho 2021.  
 
FISHER, Mark. Realismo capitalista. É mais fácil imaginar o fim do mundo que o fim 
do capitalismo? São Paulo: Autonomia Literária, 2022. 
 
FOUCAULT, Michel. Introdução. In: FOUCAULT, Michel. História da sexualidade 2: 
o uso dos prazeres. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1984. p. 7-30. 
 
FOUCAULT, Michel. A ética do cuidado de si como prática da liberdade. In: Ditos & 
Escritos V - Ética, Sexualidade, Política. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
1984-2004, p.264-287.  
 
GADOTTI, Moacir. Educar para a cooperação. In: GADOTTI, Moacir. Economia 
solidária como práxis pedagógica. São Paulo: Editora e Livraria Instituto Paulo Freire, 
2009. p. 31-46. 
 
GONÇALVES, Juliana; MASCARENHAS, Thais. Grupos de consumo responsável no 
Brasil: aproximando consumidores e produtores em redes agroecológicas e solidárias. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

19 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/ppp/v11n1/02.pdf
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=345311
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm
https://periodicos.feevale.br/seer/index.php/revistapraksis/article/view/538
http://www.oquenosfazpensar.fil.puc-rio.br/import/pdf_articles/OQNFP_18_13_eduardo_viveiros_de_castro.pdf
http://www.oquenosfazpensar.fil.puc-rio.br/import/pdf_articles/OQNFP_18_13_eduardo_viveiros_de_castro.pdf


In: PEREZ-CASSARINO, Julian et al. Abastecimento alimentar: redes alternativas e 
mercados institucionais. Chapecó: UFFS, 2018. p. 238-253. Disponível 
em:https://books.scielo.org/id/85pnz/pdf/perez-9788564905726.pdf#page=239. Acesso 
em: 19 jun. 2025. 
 
HARAWAY, Donna. Seguir con el problema: generar parentesco en el chthuluceno. 
Bilbao: Consonni, 2019. 365 p. 
 
HUI, Yuk. Tecnodiversidade. São Paulo: Ubu, 2020. 
 
JONAS, Hans. O Princípio Responsabilidade: ensaio de uma ética para uma 
civilização tecnológica. Rio de Janeiro: PUC Rio, 2006. 
 
KASTRUP, Virgínia. Políticas cognitivas na formação do professor e o problema do 
devir-mestre. Educação & Sociedade, v. 26, p. 1273-1288, 2005. 
 
LATOUR, Bruno. Diante de gaia: oito conferências sobre a natureza no antropoceno. 
São Paulo: Ubu, 2020. 
 
MASCARENHAS, Thaís; GONÇALVES, Juliana. Grupos de Consumo Responsável: 
práticas de consumidores baseadas no comércio justo e solidário. In: STELZER, Joana; 
GOMES, Rosemary. Comércio justo no Brasil e na América Latina. Florianópolis: 
Departamento de Ciências da Administração / Ufsc, 2016. p. 119-140. 
 
MASSCHELEIN, Jan. E-ducando o olhar: a necessidade de uma pedagogia pobre. 
Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 1, n. 33, p. 35-48, jun. 2008. Disponível 
em:https://seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/view/6685/3998.  Acesso em: 30 jul. 
2024. 
 
MATURANA, Humberto; VARELA, Francisco. A árvore do conhecimento: as bases 
da compreensão humana. São Paulo: Palas Athena, 2001. 
 
ONU. AR6 Climate change 2021: the physical science basis. Intergovernmental Panel 
on Climate Change. Disponível em: https://www.ipcc.ch/report/ar6/wg1/. Acesso em: 
19 jun. 2025.  
 
ONU. Os povos indígenas na América Latina. Avanços na última década e desafios 
pendentes para a garantia de seus direitos (síntese). Disponível em: 
https://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/37773/1/S1420764_pt.pdf. Acesso 
em: 19 jun. 2025.  
 
RAMM, Laís Vargas. Natureza, educação e tecnologia: a pedagogia atencional 
exercida em grupos de consumo responsável (GCRs) e cooperativas de consumo. 
2023. Tese (Doutorado em Informática na Educação) – Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul, Porto Alegre, 2023. 
 
STENGERS, Isabelle. No tempo das catástrofes: resistir à barbárie que se aproxima. 
São Paulo: Cosac Naify, 2015. 212 p. 
 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

20 

https://books.scielo.org/id/85pnz/pdf/perez-9788564905726.pdf#page=239
https://seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/view/6685/3998
https://www.ipcc.ch/report/ar6/wg1
https://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/37773/1/S1420764_pt.pdf


TIRIBA, Lia. Educação popular e pedagogia (s) da produção associada. Cadernos 
Cedes, Campinas, v. 27, n. 71, p. 85-98, abr. 2007. Disponível 
em:https://www.scielo.br/j/ccedes/a/K7JS4VWcQSK99c9bgNswtZg/?format=pdf&lang
=pt#:~:text=Para%20isso%2C%20um%20dos%20pontos,v%C3%AAm%20tentando%2
0administrar%20seus%20empreendimentos . Acesso em: 31 jul. 2024. 
 
VARELA, Francisco; THOMPSON, Evan; ROSCH, Eleanor. A Mente Incorporada: 
ciências cognitivas e experiência humana. Porto Alegre: Artmed, 1991. 
 
VARELA, Francisco. Sobre a competência ética. Lisboa: Edições 70, 1992. 
 
ZERBINI, Fabíola; BARCIOTTE, Maluh; PISTELLI, Renata. Um diálogo inicial entre 
educação para o consumo responsável e o comércio ético solidário. In: FRANÇA, 
Cassio Luiz de. Comércio Ético e Solidário no Brasil. São Paulo: Fundação Friedrich 
Ebert/Ildes, 2003. p. 87-96. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

21 

https://www.scielo.br/j/ccedes/a/K7JS4VWcQSK99c9bgNswtZg/?format=pdf&lang=pt#:~:text=Para%20isso%2C%20um%20dos%20pontos,v%C3%AAm%20tentando%20administrar%20seus%20empreendimentos
https://www.scielo.br/j/ccedes/a/K7JS4VWcQSK99c9bgNswtZg/?format=pdf&lang=pt#:~:text=Para%20isso%2C%20um%20dos%20pontos,v%C3%AAm%20tentando%20administrar%20seus%20empreendimentos
https://www.scielo.br/j/ccedes/a/K7JS4VWcQSK99c9bgNswtZg/?format=pdf&lang=pt#:~:text=Para%20isso%2C%20um%20dos%20pontos,v%C3%AAm%20tentando%20administrar%20seus%20empreendimentos

	Consumo responsável e ética: permanecer com o problema da educação entre natureza e tecnologia1 
	Introdução 
	REFERÊNCIAS  
	BRASIL. PL 490/2007. Brasília, Disponível em: https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=345311. Acesso em: 26 jul. 2024. 


