
 

 

 

 

 

Por uma Paideia para o Antropoceno – Reflexões sobre Educação 
Ambiental1 

 

Gabriel Guedes Rossatti2 

Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC) – Brasil  
https://orcid.org/0000-0002-6787-1770  

 
 

Resumo: Trata-se, neste trabalho, de problematizar um paradigma de educação que possa fazer frente à 
era do Antropoceno. Dessa forma, analisa-se o que é este, para depois se propor caminhos que possam se 
converter em uma efetiva educação ambiental. Em suma, trata-se de investigar e pensar, a partir da 
discussão empreendida por alguns dos principais teóricos que se debruçaram sobre a temática da 
educação ambiental, como deverá ser a educação que leve a sério o momento de crise ambiental global no 
qual estamos inseridos. 
Palavras-chave: Educação ambiental. Antropoceno. Modernidade. Sociedade de consumo. Tecnologia.  

​
 

Por una Paideia para el Antropoceno – Reflecciones acerca de Educación 
Ambiental 

Resumen: La intención más fundamental de este artículo es problematizar un paradigma de educación 
que pueda hacer frente al Antropoceno. Para tanto, analiza-se en un primer momento este concepto, para 
que sea después investigado, a partir de la discusión empreendida por algunos de los teóricos centrales del 
àmbito de la educación ambiental, como deberá ser la educación que lleve em serio el momento de crisis 
ambiental global por la cual estamos a pasar.  
Palabras-clave: Educación ambiental. Antropoceno. Modernidad. Sociedad de consumo. Tecnología. 

 
 

A Paideia for the Anthropocene – Reflections on Environmental Education 

Abstract: The aim of this article is to problematize a paradigme of education which is able to confront 
the Anthropocene. Thus, in the first place I analyze this notion, in order secondly to investigate paths 
which may be converted into a proper environmental education. In sum, the aim here is to propose ideas, 

2 Licenciado em Filosofia pela Universidade Metodista de São Paulo, bacharel em Ciências Sociais pela 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, mestre em Filosofia (com ênfase em Ética e Filosofia 
Política) pela Universidade do Vale do Rio dos Sinos (RS) e doutor em Ciências Humanas (através do 
Programa Interdisciplinar em Ciências Humanas da Universidade Federal de Santa Catarina). E-mail: 
gabrielrossatti@gmail.com  

1 Recebido em: 27/12/2024. Aprovado em: 02/12/2025. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

1 

https://orcid.org/0000-0002-6787-1770
mailto:gabrielrossatti@gmail.com


starting from the discussion articulated by environmental educators, concerning the kind of education that 
takes seriously the time of global environmental crisis which looms upon humankind. 
Key-Words: Environmental education. Anthropocene. Modernity. Consumer Society. Technology. 

 
 
INTRODUÇÃO 

O Antropoceno e a necessidade da passagem do paradigma antropocêntrico de 

pensamento ao ecocêntrico 

No momento contemporâneo é ponto pacífico que os impactos ambientais 

causados pelo modelo de sociedade industrial-tecnológico-capitalista são cada vez mais 

flagrantes, ao ponto de um renomado astrônomo inglês considerar que as chances de 

sobrevivência da espécie humana para além deste século são da ordem de 50% (Rees, 

2003, p. 8). No contexto, pois, do Antropoceno, termo este que se refere ao advento da 

humanidade como “uma grande força geológica” (Crutzen; Stoermer, 2015, p. 115), 

transformando através de suas atividades tecno-industriais o funcionamento interno do 

planeta Terra como um todo, não apenas no presente mas tendo implicações para o 

futuro distante (os detalhes, números e taxas alarmantes referentes a essas 

transformações em termos dos ciclos de carbono, nitrogênio, acidificação dos oceanos, 

extinção de espécies etc. podem ser vistos em inúmeros gráficos em Steffen et. al., 

2004, assim como em McNeill, 2000, embora qualquer pessoa de meia idade possa 

reconhecer isso em sua experiência empírica de vida),3 está cada vez mais claro que é 

preciso repensar a relação da humanidade, enquanto coletividade agressiva e agressora, 

para com esse mesmo planeta que lhe fornece guarida, moradia.  

E ainda que não exista consenso entre os geólogos, notadamente, acerca da 

pertinência dessa nomenclatura para designar uma era geológica propriamente dita (ver 

Ellis, 2018, p. 34ss.), entre cientistas de outras áreas, particularmente as humanas, as 

coisas parecem não dar margem à dúvidas: estamos, queiramos ou não, na era em que 

os seres humanos dominaram o planeta Terra, alterando alguns de seus ciclos 

biogeoquímicos mais importantes e vitais, isto, por sua vez, acarretando em 

3 Dentre as inúmeras outras nomenclaturas sugeridas para designar o processo de alteração aguda, em 
larga escala e de caráter exponencial do funcionamento dos ciclos biogeoquímicos próprios do planeta e 
que estão a transformá-lo num “planeta humano”, uma das melhores, assim nos parece, é “tecnogeno” (de 
autoria de George Ter-Stepanian), por captar bem a essência da coisa (ver McNeil e Engelke, 2014, p. 213 
n. 1). 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

 

2 



consequências desastrosas para a manutenção de vida na Terra. Do ponto de vista das 

ciências humanas (e que é o nosso ao longo deste trabalho),  
[...] o significado do Antropoceno reside em seu papel como uma nova lente 
através da qual narrativas antigas e questões filosóficas estão sendo 
revisitadas e reescritas. O Antropoceno é tanto uma nova narrativa 
relacionando humanos e natureza quanto um ousado novo paradigma 
científico – uma ‘segunda Revolução Copernicana’ – com o potencial para 
radicalmente revisar a maneira como pensamos o que significa ser humano 
(Ellis, 2018, p. 4). 
 

O curioso, porém, é que existe toda uma tradição discursivo-reflexiva que tomou 

para si precisamente a tarefa de repensar as relações entre seres humanos e natureza,4 o 

que faz com que agora seja o momento de revisitarmos essa tradição de modo buscar 

aportes que nos sirvam de balizas em termos de orientação, seja no nível das ações e 

atitudes do sujeito individual, consumidor e/ou produtor, seja no nível dos empresários, 

industriais, economistas etc., chegando aos estadistas líderes das grandes potências 

globais,5 sem esquecer da formulação mesma de políticas públicas de Estado, 

relativamente a uma concepção mais harmônica de relação com a natureza.  

A premissa central deste trabalho é a de que é preciso constituir, assentar uma 

cosmovisão não mais antropocêntrica, centrada apenas nos seres humanos, mas 

ecocêntrica, levando em consideração que os seres humanos formam parte de um todo 

maior que é o planeta Terra, compreendido como um ser vivo em sua totalidade 

(Lovelock, 1979). Isto implica dizer que é preciso reformular, recriar, de cabo a rabo, o 

pensamento, a mentalidade mesma (ocidental), para que seja assimilado o fato de que 

compartilhamos o planeta com outras espécies e não temos predominância sobre os 

outros seres em uma suposta escala evolutiva, que não somos os “donos” do globo e, 

assim, não podemos dispor deste ao nosso bel prazer – que é, por sua vez, uma boa 

definição de antropocentrismo. 

5 Sobre a importância da conscientização ambiental dos estadistas em termos internacionais, ver Madsen 
(1996, p. 72-73). 

4 É importante distinguir conceitualmente ecologia, que é a “ciência biológica de inter-relações 
ambientais” (Odum, 1953, p. 4) e, enquanto tal, uma ciência “dura” exercida por biólogos, e ética 
ambiental (como é chamado no âmbito anglo-saxão) ou pensamento ecológico (como é designado mais 
na França), que se referem, diferentemente, a um tipo de reflexão tanto em nível descritivo quanto 
normativo, acerca das inter-relações entre seres humanos e natureza (em termos sociais, políticos, 
filosóficos etc.). Estas, assim, se situam nas fronteiras entre as ciências naturais e humanas, o que, por sua 
vez, faz com que nela entrem questões notadamente de ética como aquela acerca da “boa vida” 
(eudaimonia), assim como outras de caráter mais sociológico ou econômico como a crítica à sociedade de 
consumo, capitalismo, etc. Este trabalho se situa resolutamente no âmbito de ética ambiental/pensamento 
ecológico (Bourg, 2015). 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

3 



A formulação teórica destas ideias não tem exatamente um precursor claramente 

identificável; trata-se, antes, do tipo de intuição mais fundamental que aparentemente 

foi articulada ao longo da história da humanidade, tanto nas chamadas grandes religiões 

quanto nas diferentes mitologias dos mais diversos “povos tradicionais”. Seja como for, 

em termos “teóricos” a ideia parece ser bastante recente, como se vê claramente na obra 

do engenheiro florestal e, mais geralmente, pensador ambiental, Aldo Leopold 

(1887-1948), para quem, em finais da década de 1940, não havia 
[...] ainda uma ética que lide com as relações humanas para com a terra e os 
animais e plantas que nela crescem. A terra, como as garotas escravas de 
Odisseu, é ainda [vista como] propriedade. A relação com a terra é ainda 
estritamente econômica, acarretando privilégios, mas não obrigações. [...] A 
extensão da ética [que Leopold chama de “ética da terra”, land ethic] [...] 
simplesmente alarga os limites da comunidade para incluir solos, águas, 
plantas e animais, ou coletivamente: a terra [...]. Em suma, uma ética da terra 
transforma o papel do Homo sapiens de conquistador da comunidade-terra 
[land-community] para o de simples membro e cidadão da mesma. Ela 
implica respeito por seus membros-pares, assim como respeito pela 
comunidade enquanto tal (Leopold, 2013a, p. 172-173). 
 

Intuição semelhante foi conceitualmente articulada pelo filósofo Hans Jonas em 

1979 em sua obra de título O Princípio Responsabilidade, onde ele também atentava 

para o fato de que, no ocidente, pelo menos, “toda ética tradicional é antropocêntrica” 

(Jonas, 2006, p. 35); diante disso, ele compreendia que “uma nova teoria ética deve ser 

pensada”, na qual a natureza fosse colocada “como uma responsabilidade humana” 

(Jonas, 2006, p. 39). Como visto, diferentes “filósofos da Terra” desenvolveram 

considerações semelhantes e, por mais que tais intuições não tenham sido exatamente 

absorvidas, particularmente pela “academia” no Brasil, é importante ressaltar a noção de 

que ética ambiental/pensamento ecológico compõem o grande tema, ou como diz o 

educador ambiental David Orr (1992, p. 83), “a agenda” para o século XXI, dado o 

momento de percepção, se não de revelação (em linguagem científica) das bases 

equivocadas, suicidas mesmo, sobre as quais o modelo civilizacional da Modernidade 

se assentou. Tal modelo, que pressupõe crescimentos econômico e populacional 

ilimitados, desconsidera a finitude ontológica, física mesmo do planeta Terra, o que nos 

leva precisamente ao impasse no qual estamos enredados. Com efeito, se esse modelo 

de organização social está a ponto de se tornar ingovernável, como dizia Lévi-Strauss 

(2011, p. 16) mais para o final de sua longa vida, ao nos lançar numa espiral de 

catástrofes (aquecimento global, com suas consequências de extinção da fauna e flora 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

 

4 



em ritmo sem precedentes, escassez de elementos naturais e matérias-primas 

fundamentais seja para a condição de vida na Terra, seja para o funcionamento desse 

modelo mesmo de sociedade, deslocamentos migratórios em massa etc.), então é 

essencial fazer das instituições de ensino, de locais de transmissão de esquemas mentais 

mais básicos que mantém a destrutiva sociedade contemporânea em funcionamento, em 

pontos de mudança do “imaginário social”.  

O presente artigo visa, precisamente, essa zona de contato entre ética ambiental, 

de um lado, e pedagogia, por outro, sendo esta imbricação, aliás, amplamente 

negligenciada nas reflexões tanto dos teóricos ambientais propriamente ditos (Orr, 1992, 

p. x) quanto nas discussões empreendidas por pedagogos (Bowers, 1995, p. 181-182). 

Pois muito mais do que novas formas de tecnologia “verde” ou “suave”, do 

“verdejamento” [sic] da economia, do “tornar selvagem novamente” (rewilding) 

imensas áreas ou mesmo biomas inteiros, por mais importantes que sejam estas 

transformações (ou mesmo outras), precisamos de pessoas – essencialmente urbanas, o 

detalhe é este – com consciência ecológica (Leopold, 2013b, p. 524-532), ou como diria 

Manoel de Barros (2010, p. 118), com um “olhar verde para as coisas”. A frente de 

batalha está aqui, no esforço de descolonização do imaginário social vigente, assentado 

sobre mitos tais quais: o indivíduo autônomo (com seu ideal de mobilidade absoluta, 

i.e., seu assim chamado “automóvel” – que de auto não tem nada...); a natureza 

necessariamente progressiva da mudança (sob suas roupagens de “crescimento 

econômico” e “progresso”); a autoridade da tecno-ciência (leia-se, a crença na 

racionalidade baconiana-cartesiana aplicada à manipulação intensiva do real); o caráter 

essencialmente benevolente e neutro (o que, por si só, é um paradoxo) do mercado e, 

sobretudo, o radical antropocentrismo subjacente a todas estas construções simbólicas. 

Precisamos, assim, de um processo esclarecido, aprofundado, de longo prazo, de 

desintoxicação cultural, no sentido visado por Latouche (2010, p. 203), para quem “a 

via do decrescimento é uma escola” cujo objetivo maior seria o de ensinar a ‘descrer’ 

nesses mitos constitutivos do imaginário dos modernos (Latouche, 2010, p. 64).  

Em termos de sua construção, nosso artigo abordará, num primeiro momento, a 

construção histórica da noção de “educação ambiental”, para nos passos seguintes 

abordar mais empiricamente como deve tomar forma uma educação centrada na 

natureza (para crianças, adolescentes e adultos, respectivamente); na sequência, serão 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

 

5 



discutidos alguns eixos de contraconceitos/contraestruturas (respectivamente: educação 

política, anatomia da sociedade contemporânea, a reformulação epistemológica baseada 

na noção de “sentipensar”, a instauração de um novo cânone) que, a nosso ver, deverão 

estruturar uma educação ambiental efetivamente institucionalizada e, enquanto tal,  

amplamente difundida no século XXI.6  

 

Uma breve arqueologia da educação ambiental 

As raízes mais longínquas da educação ambiental aparentemente remetem à 

virada do século XIX para o XX, com os pensadores Patrick Geddes (1854-1932) e 

Rabindranath Tagore (1861-1941) elaborando algumas de suas ideias centrais. O 

primeiro, na qualidade de biólogo, sociólogo, urbanista, ecologista avant la lettre, 

ativista, pedagogo etc. organizou, num primeiro momento, junto de sua esposa uma 

home school interiorana (em Dundee, na Escócia) para seus três filhos e os de seus 

amigos e na qual o centro das atividades era a jardinagem, combinada com “excursões” 

ao entorno. Concebendo uma pedagogia baseada no princípio dos três “h”s (em inglês, 

heart, hand and head, respectivamente, coração, mão e cabeça) como antídoto à 

educação tradicional baseada nos três “r”s (a partir da fonética, também em inglês, do 

reading, writing and arithmetic, qual seja, leitura, escrita e aritmética), Geddes 

ampliaria e (re)estruturaria tais noções, promovendo, por exemplo, o programa da 

“universidade de verão”, no qual ele acolhia pensadores de áreas (ou interesses) 

diferentes como Ernst Haeckel – inventor do termo “ecologia” –, os irmãos Élisée e Élie 

6 Duas observações, apenas, a primeira sobre o suposto caráter utópico do que virá a seguir: ora, se utopia 
significa não-lugar, ou aquilo que não tem lugar, então não pensamos as elaborações a seguir como tais, 
ou seja, o mero fato de elas ainda não terem sido implementadas em larga escala, institucionalmente 
falando, não significa que elas sejam impossíveis ou impraticáveis do ponto de vista lógico. Trata-se aqui, 
em suma, da reflexão em torno de alternativas, perfeitamente realizáveis uma vez haja vontade (política, 
social etc.) para isso; mais particularmente, porém, o horizonte a partir do qual são pensadas as questões 
trabalhadas neste artigo é o da urgência, no sentido mesmo de se reconhecer a imensa e virtualmente 
insolúvel enrascada do Antropoceno – que somente nós mesmos (a humanidade, enquanto coletividade 
organizada através de instituições, associações etc.) poderemos resolver ou, no mínimo, mitigar. A 
segunda observação diz respeito ao “lugar de fala” ou, literalmente, “ponto de vista” pressuposto neste 
trabalho, quer dizer, não se pensa aqui que os alunos deverão se tornar especialistas nas áreas (ou 
subáreas) a serem apresentadas; antes, o que se segue é pensado como um conjunto de diretrizes 
pedagógicas a partir das quais deverá ser estruturada uma educação ambiental. O ponto de vista, portanto, 
é institucional. 

 

 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

 

6 



Reclus, William James e outros para discutirem assuntos nessa intersecção entre 

ciências naturais e humanas (ver Pacquot, 2020). Essas duas dimensões, uma de 

imersão/investigação empírica na natureza, e outra de caráter epistemológico, visando a 

interdisciplinaridade, viriam a se assentar como diretrizes basilares no campo da 

educação ambiental. 

Por volta do mesmo momento, na Índia, o poeta, romancista, ensaísta, pensador 

social e pedagogo Tagore fundou uma escola inspirada nos tapavana, antigos retiros na 

floresta dos sábios indianos, os rishi. Elaborando sua compreensão de educação em um 

artigo publicado em 1906, ele denunciava o “espírito da máquina” que estava a 

transformar escolas em “fábricas” produtoras de um “saber manufaturado”; em sua 

visão, a educação deveria ser estruturada a partir da natureza, exatamente porque  
[...] a assistência da natureza nos é indispensável durante nosso crescimento 
[,] antes de estarmos submersos até o pescoço no vórtice dos afazeres do 
mundo. Árvores e rios, céus azuis e belos horizontes nos são tão necessários 
quanto os bancos e lousas, livros e exames (Tagore apud Taleb, 2020, p. 288). 
 

Após ambos Geddes e Tagore, pode-se considerar que as formulações mais 

importantes sobre “educação ambiental” foram feitas pelo já mencionado Aldo Leopold 

a partir de meados de 1933, quando foi apontado para a cátedra de “manejo de fauna” 

(mais tarde denominada de “manejo de vida selvagem”) na Universidade do Wisconsin, 

nos EUA (ver Meine, 2010, p. 308ss.). Na qualidade de virtual criador dessa disciplina 

acadêmica cuja orientação seria a restauração ecológica da fauna/vida selvagem em seu 

habitat natural, material ou assunto para biólogos, de campo, dir-se-ia, a despeito desse 

caráter empírico, Leopold a entendia ou, mais exatamente, a ansiava como algo maior. 

Chamando essa “disciplina”  maior de “ecologia da terra”, ele conclamava a um tipo de 

educação cujo objetivo fosse o de “ensinar o estudante a ver a terra, entender o que ele 

vê e desfrutar o que ele vê”; ademais, pensando essa formação especificamente para 

“estudantes leigos” (diríamos “graduandos”), ele entendia que era essencial “descartar, 

desde o início, a noção falaciosa de que a comunidade selvagem é uma coisa, e a 

comunidade humana é outra” (pois como ele pergunta retoricamente nessa mesma 

passagem: “[q]uem é a terra? Nós, não menos que a menor flor que sopra ao vento”; 

Leopold, 2013d, p. 467-468). Para Leopold, em suma, tratava-se de juntar a dimensão 

mais ecológica (ou empírica), de imersão no terreno, com a humanística (teórica), 

promovendo, assim, uma fusão de saberes. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

 

7 



Porém, enquanto programa com diretrizes sistemática e conceitualmente 

articuladas, assim como formulado explicitamente já sob a rubrica de “educação 

ambiental”, isso aparentemente veio a surgir somente quando do encontro da União 

Internacional para a Conservação da Natureza e de Recursos Naturais em Paris em 

1948, sendo que essa mesma União, quando de um encontro posterior, em 1970, propôs 

a seguinte formulação: 
Educação ambiental é o processo de reconhecimento de valores e de 
clarificação de conceitos de forma a desenvolver habilidades e atitudes 
necessárias para o entendimento e a apreciação das inter-relações entre os 
seres humanos, sua cultura e o ambiente biofísico circundante. Educação 
ambiental também implica prática na tomada de decisões e autoformulação 
de um código de comportamento sobre questões relativas à qualidade 
ambiental (UICNRN apud Palmer; Neal, 1994, p. 13). 
 

Em 1975 foi firmada a parceria entre a Unesco e o Programa Ambiental das 

Nações Unidas, que deu origem ao Programa Internacional de Educação Ambiental. Em 

seu primeiro encontro, ocorrido em 1975 em Belgrado, estipulou-se o seguinte conjunto 

de objetivos para a educação ambiental: 
1)​ Promover a conscientização acerca de, assim como o interesse sobre 

interdependências econômicas, sociais, políticas e ecológicas em áreas 
urbanas e rurais; 

2)​ Prover toda pessoa com oportunidades para adquirir conhecimento, 
valores, atitudes, comprometimento e habilidades necessárias para 
proteger e melhorar o meio-ambiente e 

3)​ Criar novos padrões de comportamento nos indivíduos, grupos e na 
sociedade como um todo relativamente ao meio-ambiente (UNESCO 
1975 apud Palmer; Neal, 1994, p. 13). 

 

Paralelamente a tal programa, outros começaram a ser pensados e desenvolvidos 

em nível nacional. Na Inglaterra, por exemplo, o Conselho de Escolas, em sua carta de 

diretrizes de 1974 intitulada Projeto Meio-Ambiente, concebia três linhas centrais 

relativamente a uma educação ambiental, a saber:  
1)​ educação sobre o meio-ambiente (isto é, conhecimento básico e 

compreensão do meio-ambiente);  
2)​ educação através do ou no meio-ambiente (isto é, utilizando o 

meio-ambiente como recurso, com ênfase na investigação e pesquisa, 
notadamente a partir das experiências imediatas, em primeira mão, dos 
alunos) e  

3)​ educação para o meio-ambiente (cujo interesse se dá nos valores, atitudes 
e ações positivas em prol do meio-ambiente) (Conselho de Escolas apud  
Palmer; Neal, 1994, p. 19ss.). 

 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

8 



Por fim, vale ainda mencionar a importante formulação articulada no encontro 

do Programa Internacional de Educação Ambiental/UNESCO ocorrido em 1987, o qual 

considera que 
No longo prazo nada significativo ocorrerá para reduzir as ameaças locais e 
internacionais ao meio-ambiente a não ser que uma ampla conscientização 
pública seja provocada a respeito dos elos essenciais entre qualidade 
ambiental e a satisfação continuada das necessidades humanas. A ação 
humana depende de motivação, que, por sua vez, depende de entendimento.  
É por isso que sentimos ser tão importante que todos se tornem 
ecologicamente conscientes através de uma adequada educação ambiental 
(UNESCO 1987 apud Palmer; Neal, 1994, p. 14). 
 

Percebe-se, em suma, que a ideia de “educação ambiental”, desde seus 

primórdios com Geddes e Tagore, e mais tarde com Leopold, foi concebida como 

pressupondo  a articulação entre duas dimensões principais, de um lado a imersão 

empírica, concreta, na natureza (através de jardinagem, excursões aos campos, espaços 

abertos etc.) e do outro o enfoque resolutamente interdisciplinar, no qual são 

combinadas diferentes ciências humanas (como urbanismo, sociologia, geografia etc.) 

com as chamadas naturais (biologia, ecologia etc.), tendo como finalidade a formação 

de cidadãos ecologicamente conscientes e responsáveis. O que se segue é pensado como 

uma continuação dessas ideias. 

 

A reformulação da educação infantil a partir da centralidade da natureza  

A partir dessas formulações de princípios, torna-se possível vislumbrar como 

pode ser pensado/estruturado um modelo de educação centrado na natureza. Em termos 

práticos, no caso das crianças, trata-se de promover uma inversão, na qual as áreas 

“naturais” no entorno da escola (parques, praças, hortas, jardins, bosques etc.) passam a 

ganhar maior relevância, com as caminhadas por essas zonas sendo problematizadas, 

aprofundadas posteriormente em sala de aula (dois longos exemplos de aulas neste nível 

escolar se encontram em Palmer e Neal (1994, p. 37-62), assim como em Stone e 

Barlow (2006) e Derr et. al. (2017), mais geralmente). Paralelamente a essa dimensão, 

pode-se promover: leituras de obras infantis voltadas à temática ambiental, aulas de arte, 

contação de histórias, dinâmicas favorecendo essa temática etc. Ao longo do tempo, os 

alunos vão sendo escolarizados, familiarizados com muitas noções de ecologia. Mais 

velhos, eles passam a ser introduzidos a temas mais complexos e abstratos como: 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

9 



aumento populacional; chuva ácida; efeito estufa; poluição; aquecimento global; 

produção de alimentos; agrotóxicos; agronegócio; poluição; descarte de lixo e de 

materiais de toda sorte; extinção de espécies; florestas tropicais (no nosso caso, 

Amazônia) e biomas diferentes (Pantanal, Mata Atlântica, Caatinga etc.); importância 

das populações nativas, ribeirinhas e quilombolas para a proteção da natureza etc. De 

forma que, tanto com relação aos mais novos quanto aos mais velhos, é imprescindível 

re-introduzir, na medida do possível, os alunos, cada vez mais urbanizados e, 

consequentemente, desenraizados, ligados aos aparelhos celulares etc., à boa e velha –  

e suja – natureza (i.e., relação imediata com a terra, através de hortas, pequenas 

plantações, jardins; caminhadas, brincadeiras e jogos nos gramados, parques etc.).7  

 

A reformulação da educação dos jovens e adultos 

No que diz respeito a idades ainda mais avançadas, pode-se buscar aportes para 

uma educação ambiental no Programa de Estudos em Ecologia Social, mais tarde 

renomeado Instituto para Ecologia Social, sediado a partir de 1974 no Goddard College, 

nos Estados Unidos (Biehl, 2015, p. 158ss.). Nascido da colaboração entre o ativista 

ambientalista Karl Hess e o pensador anarquista/ambientalista Murray Bookchin, a ideia 

por trás do Instituto era integrar o prático com o intelectual, ou seja, por um lado os 

estudantes eram introduzidos a técnicas de agricultura/jardinagem orgânicos, construção 

de painéis solares e moinhos de vento, aquacultura e organização comunitária; por outro 

tratava-se de lhes dar noções de ecologia política, abordando temas como: 

descentralização, história urbana, teorias política e social etc. No que diz respeito à 

dimensão prática, concebida por Hess, tem-se como ponto de partida a ideia de 

autonomia, isto é, que, em suas palavras, “um bairro urbano podia ser autossuficiente na 

7 Isto pode soar, novamente, utópico, notadamente no que diz respeito ao Brasil, onde as escolas urbanas, 
muitas das vezes, não apenas são meros edifícios erguidos em meio a ruas altamente urbanizadas, 
adensadas etc., quanto, mais fundamentalmente, abrigam e/ou propagam uma noção de saber altamente 
teórico, abstrato, enciclopédico e bacharelesco (ambas características apenas confirmando o quanto nossa 
mentalidade foi produzida neste afastamento relativamente à natureza). O fato é que o modelo de 
“progresso”/urbanização brasileiro deve ser um dos mais violentos, em termos globais, de subjugação ou 
expulsão da natureza (Dean, 1996), o que se volta ou depõe contra uma educação ambiental minimamente 
decente no momento contemporâneo. Por outro lado, não se pode cair demasiadamente em 
generalizações, dado que em muitos locais, mais para o interior, em escolas rurais, ainda há (ou pode 
haver) este vínculo entre estrutura/edifício e natureza; de qualquer forma, é certamente um desafio pensar 
– e, especialmente, pôr em prática – uma educação ambiental levando em consideração a realidade 
empírica brasileira, especificamente a urbana. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

 

10 



produção de seus alimentos e riqueza” (Hess apud Biehl, 2015, p. 159), noção esta 

muito importante dada sua ênfase no nível do local. De modo que a pedagogia implícita 

nesse instituto visa, por um lado, o uso de tecnologias brandas, democráticas, instituídas 

na e apropriadas pela própria comunidade, tendo em vista o pequeno, em oposição ao 

imenso-abstrato-global do mercado planetário, orientadas, ademais, para a reciclagem, 

enquanto que, por outro lado, não era esquecida a formação crítico-humanista dos 

alunos, concebidos como cidadãos ecológica e politicamente orientados. Este é apenas 

um exemplo nesta frente. 

Outras ideias para se trabalhar nesta frente são programas organizados de 

“práticas  de ecologia cívica” (ver Silva; Laird, 2017, p. 181ss.) relativamente ao corte 

de árvores de uma rua, de um bairro, ou de jardinagem/compostagem comunitária, 

iniciativas de remoção de lixo etc., ou através do uso do que os anglo-saxões costumam 

chamar de “história natural”, no sentido de se fazer a reconstrução mental, num 

primeiro estágio, para se chegar, idealmente, à recuperação física dos sistemas 

ecológicos originais sobre os quais se está situado; por exemplo, pode-se buscar fazer a 

arqueologia ambiental das nascentes d’água em um bairro central da cidade de São 

Paulo, ou a arqueologia ambiental da instituição de estudo onde por ventura estiverem 

situados os alunos etc. O que se busca com este recurso heurístico é despertar a 

percepção para a noção de que o ambiente (urbano) atual, naturalizado, nem sempre foi 

como ele agora se apresenta, e que este muitas das vezes se assenta sobre inúmeras 

formas de violência, como expulsão de povos nativos, canalização de riachos e rios ao 

ponto de terem sido tornados invisíveis etc. Com efeito, no caso de uma “ecologia do 

campus”, o que se exige dos estudantes é a compreensão dos fluxos de recursos 

implícitos no funcionamento de uma instituição como uma universidade, de sorte que 

são pesquisadas as fontes de energia que fazem o campus funcionar, de onde vêm os 

alimentos servidos, se foram produzidos de maneira sustentável ou não, quais são as 

“pegadas ecológicas” de cada departamento, prédio etc. Porém, como bem enfatiza Orr 

(1992, p. 105-106), tais estudos devem ser articulados com os estudos de alternativas 

que se mostrem mais humanas, eticamente condizentes, ecologicamente sustentáveis e 

melhores para a economia local.  

Em suma, o tipo de conhecimento que se busca nesta dimensão da problemática 

é um que se pauta por seu caráter de transformação prática da realidade local, pelo fato 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

 

11 



mesmo de tornar claro para os alunos o fato irredutível de que somos seres localizados 

e, enquanto tais, dependentes de uma série de inter-relações que muitas das vezes 

permanecem obscurecidas pela falta de conhecimento de noções básicas de ecologia. 

Em última análise, portanto, trata-se aqui da restauração do “sentido de lugar” junto aos 

alunos através da apresentação e elaboração empírica de conceitos básicos de ecologia 

tais quais ecossistema, cadeia alimentar, pirâmides ecológicas, densidade populacional, 

bioma, fluxo de energia, pegada ecológica etc.  

 

A reconstrução política da noção de comunidade 

Outra dimensão fundamental para a desconstrução do “descompasso das pessoas 

em relação ao seu entorno”, como diz J. M. Salles (2022, p. 29) em sua obra 

recentíssima sobre a Amazônia, é a retomada de filosofias políticas de cunho 

neo-aristotélico, ou seja, filosofias ético-políticas baseadas nas relações face a face, de 

proximidade, de amizade, muitas vezes, onde a palavra é trocada na praça pública entre 

os cidadãos, os quais se reúnem para discutir os assuntos comuns. É óbvio que a 

utilização de modelos como a sociedade ateniense da época de Péricles implica uma 

apropriação crítica, dado que seus pontos negativos como a escravidão, exclusão de 

mulheres e estrangeiros da participação política etc. não devem ser replicados; não 

obstante tais defeitos, é mister reconhecer que aquilo que tais modelos tinham (no caso 

de sociedades como a ateniense, ou as repúblicas renascentistas) ou têm (no caso de 

sociedades indígenas, “sem estado” etc.) de positivo, e que tanto nos faz falta, merece 

ser retomado como inspiração, pois como é também reconhecido pelos principais 

teóricos na área de educação ambiental, as dinâmicas de gigantismo/abstracionismo 

presentes no mundo moderno foram reforçadas pelos modelos seja da “democracia 

representativa”, seja do “mercado impessoal”.  

De forma que para que seja revertido ou estancado o duplo e dialético processo 

de esgarçamento do tecido social, por um lado, e por outro o de destruição da natureza 

é preciso reintroduzir um sentido de política “de base”, local, grassroots, baseada na 

autonomia das pessoas e grupos sociais relativamente às suas próprias vidas. 

Parafraseando H. Arendt (1972, p. 203), é preciso reintroduzir a noção, sob condições 

de Modernidade, de que a política é divertida, posto que o sentido de empoderamento 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

12 



coletivo que ela gera, quando produzida em nível de base produz bem-estar entre 

aqueles que dela participam. Pois a política liga, gera simpatias, relações e amizades ao 

fazer com que as pessoas se aliem em torno do bem comum (do bairro, da escola, da 

localidade, da comunidade). A crise ambiental contemporânea passa necessariamente 

pela reconstrução da política sobre bases democráticas, diretas, locais, com as pessoas 

se envolvendo e discutindo questões e problemas locais (embora, na medida do 

possível, levando o global em consideração). Dawson (2021, p. 455-456), com efeito, é 

muito feliz ao dizer que 
[...] não surpreende que uma característica comum a muitas das iniciativas 
educacionais pioneiras de hoje seja sua raiz comunitária. [Em] centros como 
as muitas ecovilas em todo o mundo [...] estudantes e funcionários trabalham 
lado a lado na administração do centro educacional: cultivo de alimentos, 
culinária, lavagem de pratos, limpeza e manutenção de prédios. Isso expande 
a “sala de aula viva” para incluir todas as dimensões da vida estudantil, 
permitindo a quebra dos limites artificiais que existem convencionalmente 
entre a teoria e a prática da sustentabilidade [...]. Por muito tempo, as 
subjetividades vibrantes e criativas dos alunos foram deixadas fora da sala de 
aula. A história que foi imposta – a de um ser solitário, competitivo e 
hiper-racional, dissecando o mundo para poder manipulá-lo de maneira mais 
eficaz para seu próprio benefício – nos deixou órfãos de sentido enquanto a 
Terra sangra. Uma reformulação da forma e do objetivo do aprendizado é um 
bom lugar para começar. 
 

Em suma, fica claro que o esforço de “relocalização” das pessoas e, em última 

análise, um programa educacional ambiental deve também ter uma dimensão política, a 

qual pode ser buscada nas reflexões de autores tais quais Rousseau, Hannah Arendt, 

Castoriadis, Murray Bookchin, Gandhi (inspirador do próprio Dawson citado 

imediatamente acima e cuja filosofia sempre enfatizou o local, no caso a aldeia indiana, 

em detrimento dos grandes centros urbanos, fomentadores de 

massificação/impersonalização), Latouche e inúmeros outros. 

 

A anatomia da sociedade contemporânea 

Uma das características mais fundamentais da Modernidade é sua opacidade, 

causada pela extrema complexidade dos sistemas/instituições/lógicas/dinâmicas que a 

compõem. Inseridas em um radical e muito bem-sucedido processo de naturalização 

cultural-educacional do artificial, as pessoas foram se esquecendo das origens 

fundamentalmente naturais, literalmente terrenas, dos objetos, mercadorias, bens de 

consumo, estruturas, ambientes cada vez mais industrializados/artificializados/virtuais 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

13 



que as circundam. Diante, pois, de tal alienação estrutural, uma educação ambiental 

digna do nome deve necessariamente passar pelo processo de entendimento crítico e 

consequente “desmontagem” das articulações e noções centrais que promovem essa 

dinâmica de cegueira programada. Junto de Castoriadis (1998, p. 27), cremos que  
[...] a educação deveria ser muito mais assentada em torno da coisa comum. 
Seria necessário fazer compreender os mecanismos da economia, da 
sociedade, da política etc. [...] Seria necessário ensinar uma verdadeira 
anatomia da sociedade contemporânea: como ela é, como ela funciona. 
 

Compartilhando, pois, deste juízo, pode-se pensar essa empreitada 

subdividindo-a em duas dimensões diferentes (que visam essencialmente efeitos 

didáticos apenas), a saber, uma na qual estudar-se-ia a formação mesma da ideologia 

mais profunda da Modernidade através da recuperação crítica de seus teóricos centrais 

tais quais Bacon, Descartes, Adam Smith etc., e outra voltada para o entendimento da 

lógica mais profunda a animar instituições e dinâmicas sociais mais contemporâneas 

como a tecnologia em sua forma de “power-science” (na expressão de Leopold apud 

Meine, 2010, p. 482), a publicidade, moda etc. Assim, no que diz respeito à leitura dos 

“ideólogos” da Modernidade, tem-se aí revelado o projeto que acabou sendo instaurado, 

a saber, um projeto de dominação tecno-científica da natureza para benefício 

exclusivamente da humanidade, pois como colocava F. Bacon (1561-1626) em sua lista 

das “Maravilhas naturais, sobretudo as que servem ao homem”, tratava-se de: 
Prolongar a vida. / Restituir a juventude. / Retardar o envelhecimento. / Curar 
as doenças consideradas incuráveis. / Diminuir a dor. / Purgantes menos 
repugnantes. / Aumentar a força e a atividade. / Aumentar a capacidade de 
suportar a tortura e a dor. / Transformar a constituição (metabolismo). / 
Transformar a estatura. / Transformar os traços. / Aumentar e elevar o 
cerebral. / Metamorfose de um corpo em outro. / Fabricar novas espécies. / 
Transplantar uma espécie em outra. / Instrumentos de destruição, como os de 
guerra e venenos. / Tornar os espíritos alegres e colocá-los em boa 
disposição. / Poder da imaginação sobre o corpo, ou sobre o corpo de outrem. 
/ Acelerar o tempo, no que diz respeito às maturações. / Acelerar o tempo, no 
que diz respeito às clarificações. / Acelerar a putrefação. / Acelerar o 
cozimento. / Acelerar a germinação. / Fabricar, para a terra, adubos ricos. / 
Forças da atmosfera e nascimento das tempestades. / Transformar substâncias 
ácidas e aquosas em substâncias gordurosas e untuosas. / Produzir alimentos 
novos a partir de substâncias que atualmente não são utilizadas. / Fabricar 
novos tipos de fios para o vestuário, e novos materiais, além do papel, do 
vidro, etc. / Predições naturais. / Ilusões dos sentidos. / Maiores prazeres para 
os sentidos. / Minerais artificiais e cimentos (Bacon apud Oliveira, 2010, p. 
215-216). 
 

 O que essa lista deixa flagrante é que a “grande instauração” da ciência moderna 

implica um grau de inserção e atividade da parte dos seres humanos em relação à 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

 

14 



natureza literalmente inimaginável em períodos anteriores. Trata-se, efetivamente, de 

uma visão prometeica, baseada na premissa de que todos os elementos a partir dos quais 

o mundo é composto estão aí para nosso usufruto enquanto espécie dominadora, “ápice” 

de uma suposta hierarquia ontológica preestabelecida. De sorte que o planeta Terra, na 

filosofia de Bacon, passa a ser concebido como conjunto de substâncias, logo, como  

exponencial fonte de desenvolvimentos, aprofundamentos e apropriações posteriores; 

inesgotabilidade, portanto, da coisa-mundo, disposta para o ser humano, “para [sua] 

geração, fruto e conforto” (Bacon, 2007, p. 63). Na mesmíssima linha Adam Smith 

(1723-1790) assentaria cerca de um século e meio mais tarde as noções centrais da 

“sociedade comercial”, na qual 
[...] as ciências e as artes, que enobrecem e embelezam a vida humana, que 
mudaram completamente toda a face do globo, transformaram as rudes 
florestas da natureza em planícies agradáveis e férteis, fazendo também do 
intransitado e estéril oceano um novo fundo de subsistência, e a principal 
estrada de comunicação para as diferentes nações da terra (Smith, 1982, p. 
183-184).  

 

Como visto, trata-se da continuação de um mesmo projeto essencialmente 

antropocêntrico, o qual exige sua devida arqueologia para que suas linhas mestras 

possam emergir de maneira inequívoca diante de todos aqueles preocupados com o 

sentido que essa forma de civilização acabou por impor ao conjunto do globo. De sorte 

que a empreitada de escavação crítica da Modernidade pressupõe a problematização de 

seus esquemas mentais, seus mitos e narrativas centrais, tais quais as relações entre 

ciência (quantificadora) e tecnologia, a primazia do mercado/capitalismo, a lógica da 

publicidade, da moda (ou mais geralmente o fascínio pelo “novo”), as noções de 

“crescimento”, “desenvolvimento”, “riqueza” etc., isto tudo a partir da recuperação e/ou 

apropriação das contribuições teóricas de autores tais quais Marx, Thoreau, Gandhi, 

assim como outros mais contemporâneos como Hannah Arendt, Günther Anders, 

Cornelius Castoriadis, Zygmunt Bauman, Jacques Ellul, Ivan Illich, Serge Latouche, 

Gilles Lipovetsky e inúmeros outros que se debruçaram sobre a “sociedade de 

consumo”, a “tecno-ciência” etc. É, de fato, ponto pacífico entre os autores que se 

aprofundaram nas relações entre educação e ética ambiental que não pode haver uma 

efetiva educação ambiental sem “o engajamento ativo das ciências humanas. [...] 

Alfabetização ecológica exige a compreensão da dinâmica do mundo moderno” (Orr, 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

15 



1992, p. 85; 93; respectivamente cf. Lutzenberger, 1996, p. 33-34; Bowers, 1997, p. 

250; Schumacher, 1999, p. 66). 

 

O “sentipensar” como nova fundação epistemológica 

E se praticamente tudo o que estamos discutindo aqui gira em torno da noção de 

racionalidade instrumental, cerne da “pantometria” (ver Crosby, 1997) e, enquanto tal, 

uma das bases ideológicas da ideia moderna de progresso, acreditamos que, em 

contrapartida, um dos elementos essenciais para a desconstrução desse núcleo duro de 

percepções e valores passa pela instauração, no interior mesmo da ideia de educação, da 

noção de “sentipensar”, exatamente tal qual expressa por um pescador da região do rio 

San Jorge, no Caribe colombiano, ao sociólogo Fals Borda em meados da década de 

1980, segundo o qual “[s]entipensar significa agir com o coração usando a cabeça” (ver 

Gómez, 2021, p. 510, grifo no original), ou seja, pensar com (ou a partir d)o coração, e 

não mais unicamente a partir do cérebro como (suposta) sede da pulsão de 

racionalização/matematização/computação, em suma, de pantometria relativamente aos 

entes que compõem o mundo. 

Uma formulação muito interessante deste tema, em suas dimensões individual, 

social e ambiental, foi feita pelo filósofo (ambiental) norueguês Arne Naess 

(1912-2009), o qual já bem avançado em idade escreveu (junto de P. I. Haukeland) uma 

obra inteira desenvolvendo a tese que só poderá haver mudança de mentalidade e, 

consequentemente, de sistema nos países ditos desenvolvidos quando o conceito de 

razão/racionalidade for alargado, se se quiser, desconstruído, de forma a dar espaço às 

emoções, aos sentimentos. Em sua visão, não seria questão de se opor um ao outro, mas 

de fundi-los, gerando uma ratio de inspiração spinoziana (ver Naess; Haukeland, 2002, 

p. 86ss.); mais particularmente, porém, no que nos diz respeito, Naess conclama a uma 

refundação da filosofia da educação, no que as instituições de ensino, de instituições 

fomentadoras de saberes utilitários e quantificadores, base para a obtenção de 

sucesso/riquezas para os indivíduos inseridos nesse sistema, passariam a ser 

direcionadas muito mais para a maturação emocional dos indivíduos.  

Naess, na qualidade de teórico fundador do movimento denominado por si 

mesmo de “ecologia profunda”, sob dois aspectos centrais se aproxima (ou pode ser 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

16 



comparado) enormemente ao poeta Manoel de Barros, a saber, tanto em seu elogio 

cínico da pobreza voluntária (os “loucos de água e estandarte” no poeta 

mato-grossense), quanto em sua compreensão “relacionista” do eu no mundo (e, 

particularmente, na natureza). Quanto ao primeiro aspecto, Naess diz mesmo que 
[n]ós devemos aprender não apenas a aceitar as pessoas que não se tornam 
alguém [ou alguma coisa importante], como isso é definido na sociedade, 
mas lhes mostrar enorme gratidão, de fato, admiração. O fato é que uma 
pessoa pode se tornar alguém no sentido de ser um ser humano – tornando-se 
[de fato] alguém grande. Kierkegaard ressaltou quão importante é 
simplesmente ser um ser humano. Isso significa desenvolver a humanidade 
no sentido mais profundo da palavra, e isso implica maturidade na vida 
emocional (Naess; Haukeland, 2002, p. 47). 
 

O outro aspecto diz respeito ao núcleo nocional, de caráter fenomenológico, 

implícito na visão de “ecologia profunda” (ver Naess, 1989, p. 47ss.), o qual o leva a 

considerar a realidade como um “campo de relações” a ser espontaneamente 

experimentada em sua fluidez mesma (o que o possibilitava dizer coisas como: “Eu não 

faço uma distinção muito clara entre eu mesmo, a cabana [seu “retiro” na montanha de 

Tvergastein, na Noruega] e a vegetação [...] eu não tenho ideia muito clara sobre quais 

são os limites do self [...] ele se assemelha mais a um fluxo do que a algo sólido” 

(Naess; Haukeland, 2002, p. 22-23). 

Tais ideias podem ser melhor entendidas quando se convoca pensadores 

não-ocidentais, no caso, indígenas como Ailton Krenak, para quem a educação 

(ocidental, “racional”) também terá de passar por um processo radical de transformação. 

Falando de seu aprendizado na infância em termos de “fricções na natureza”, ele elabora 

que 
[e]ssa liberdade que tive na infância de viver uma conexão com tudo aquilo 
que percebemos como natureza me deu o entendimento de que eu também 
sou parte dela. Então, o primeiro presente que ganhei com essa liberdade foi 
o de me confundir com a natureza num sentido amplo, de me entender como 
uma extensão de tudo, e ter essa experiência do sujeito coletivo. Trata-se de 
sentir a vida nos outros seres, numa árvore, numa montanha, num peixe, num 
pássaro, e se implicar. A presença dos outros seres não apenas se soma à 
paisagem do lugar que habito, como modifica o mundo. Essa potência de se 
perceber pertencendo a um todo e podendo modificar o mundo poderia ser 
uma boa ideia de educação. Não para um tempo e um lugar imaginários, mas 
para o ponto em que estamos agora (Krenak, 2022, 102-103). 
 

Em suma, com essa ideia de sentipensar o que se busca, em última análise, é, 

como dizia Nego Bispo (Dos Santos, 2024, p. 14), “botar para ferrar com a palavra 

desenvolvimento. Porque a palavra boa é envolvimento”, ou como não se cansa de dizer 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

17 



o mesmo Ailton Krenak citado acima, “temos que parar de nos desenvolver e começar a 

nos envolver” (Krenak, 2020, p. 24). Mais emoções e menos racionalidade. 

 

A instauração do novo cânone 

Como se trata de uma revolução cultural,8 é fundamental a instituição de um 

“novo cânone”, isto é, um novo (e outro) conjunto de autores cujas reflexões ou 

elucubrações passem a servir de base teórica (ou mesmo imaginativa, no caso dos 

poetas, por exemplo) para novos modos de ações, atitudes e comportamentos 

condizentes com a situação do Antropoceno. Em outros termos, se quisermos ou 

visarmos a instauração de uma nova (ou outra) “sensibilidade”, um novo (ou outro) 

modo de se relacionar com o planeta Terra, não mais baseada no antropocentrismo 

subjacente ao projeto da Modernidade, precisamos de 

pensadores/poetas/ambientalistas/visionários que possam nos auxiliar na tarefa de 

construção e difusão dessa nova sensibilidade, pós-antropocêntrica. C. A. Bowers, neste 

sentido, é particularmente perspicaz quando aponta que  
Uma leitura cuidadosa dos ambientalistas [...] não revela um processo mental 
baseado em assunções liberais sobre o progresso, um universo 
antropocêntrico e a autoridade moral e intelectual do indivíduo autônomo. 
Antes, eles escrevem sobre o conhecimento do local, as normas recíprocas 
que governam a vida comunal e as maneiras em que enfoques modernos de 
tecnologia e formas materiais de progresso degradam ambas capacidades de 
autodeterminação das comunidades e renovação de sistemas naturais. Em 
vozes diversas, eles explicam como conservação e renovação são parte de um 
mesmo processo de vida (Bowers, 1999, p. 198-199). 
 

Isto significa, portanto, que esses autores devem ser lidos e difundidos agora, 

com mais ênfase e atenção do que nunca. Muito sucintamente, o “novo cânone 

ambiental” passaria, por um lado, pela abordagem/apropriação crítica de obras de 

autores individuais como Rousseau (1712-1778), sob vários aspectos o “pai primevo” 

de ética ambiental;  Humboldt (1769-1859); Thoreau (1817-1862), em boa medida o 

primeiro a formular uma ética ambiental plenamente articulada, autoconsciente; George 

Perkins Marsh (1801-1882), fundador da vertente denominada muito posteriormente de 

“ecologia social” ; John Muir (1838-1914); Aldo Leopold (1887-1948); Rachel Carson 

8 Pois como bem coloca a questão Latouche (2010, p. 131), “a revolução de que se trata é 
fundamentalmente cultural e, portanto, infinitamente mais difícil de realizar do que as revoluções 
políticas”. 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

 

18 



(1907-1964); Arne Næss (1912-2009); Murray Bookchin (1921-2006); James Lovelock 

(1919-2022); Wendell Berry e inúmeros outros e outras. No caso especificamente 

brasileiro, teríamos as contribuições de Augusto Ruschi (1915-1986), José Lutzenberger 

(1926-2002), Rubem Braga (1913-1990), Manoel de Barros (1916-2014), Chico 

Mendes (1944-1988) e, contemporaneamente, os pensadores ambientais indígenas como 

Raoni, Davi Kopenawa, Ailton Krenak e Kaká Werá, quilombolas como Nego Bispo 

(1959-2023)...  

Por outro lado, seria também importante trabalhar junto aos alunos tanto as 

correntes “ideológicas” mais contemporâneas presentes no interior do vasto campo de 

ética ambiental, tais quais “ecologia profunda”, “ecologia social”, “ecofeminismo”, 

“ambientalismo dos pobres/terceiro-mundista”, “pós-modernismo ambiental”, “direitos 

dos animais”, “ambientalismo indígena brasileiro”, quanto temas mais específicos como 

“antropoceno”, “aquecimento global”, “consumo”, “energia” etc. 

A poderosa mensagem que os autores individuais, as correntes mencionadas 

acima, assim como os povos nativos nos deixaram e ainda deixam é a de que a Terra é 

um “sistema” extremamente complexo e delicado, e que, ao fazermos parte dela, temos 

deveres morais para com ela, para com tudo e todos que estão nela. Devemos agir com 

cuidado e responsabilidade, com prudência, com limites, constituindo, para isso, um 

“pensamento alargado” que leve em consideração o todo das formas de vida no planeta 

Terra por uma extensão de tempo que não seja apenas a de uma vida humana individual, 

ou mesmo a de uma ou mais gerações.  

Esta nova filosofia mais inclusiva, não-antropocêntrica, terá que ser, doravante, 

o novo cânone não apenas ocidental, mas mundial (ainda que ele seja mais necessário 

no ocidente desenvolvido, que é o verdadeiro responsável pela pilhagem dos recursos 

naturais). Os aportes teóricos estão aí; cabe a nós, educadores, a partir das instituições 

de ensino, difundi-los para o todo da sociedade, transformando-os em uma 

sensibilidade/cultura geral compartilhada. 

 

Conclusão: o novo paradigma 

Juntando estas diferentes dimensões, o que se tem é uma proposta de educação 

diametralmente oposta à “educação industrial” tal qual mencionada por Berry (2019, p. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

19 



623) e por outros teóricos mais voltados para a questão da educação ambiental. 

Reconhecendo, pois, os problemas causados pelo excesso de especialização científica e, 

consequentemente, acadêmica, os quais acabaram por criar um fosso entre fatos e 

valores e, consequentemente, um radical desenraizamento inerente não apenas às 

ciências, mas também ao estilo de vida modernos, praticamente todos aqueles que se 

debruçaram sobre a imbricação entre ética ambiental (ou “ecologia” em sentido laico) e 

educação insistem na proposta da interdisciplinaridade como uma das saídas 

necessárias para esse estado problemático de coisas. Uma vez mais, A. Leopold se 

mostrou extremamente presciente, ao desenvolver, em 1935, a seguinte reflexão: 
Uma das anomalias da ecologia moderna é que ela é a criação de dois grupos, 
onde cada qual parece ser pouco consciente da existência do outro. Um 
estuda a comunidade humana quase como se ela fosse uma entidade 
separada, e denomina seus achados de sociologia, economia e história. O 
outro estuda as comunidades de plantas e animais, confortavelmente 
relegando a mixórdia da política às “artes liberais”. A inevitável fusão destas 
duas linhas de pensamento constituirá, talvez, o excepcional avanço do 
presente século (Leopold, 2013c). 
 

A despeito de Leopold chamar de “ecologia moderna” nessa passagem o que 

chamaríamos, antes, de ética ambiental/pensamento ecológico, sua reflexão sobre a 

inevitabilidade desta fusão, assim como sobre sua importância para a preservação da 

“vida selvagem” que lhe era tão cara, assim como a humana, como agora percebemos 

claramente, revela toda sua pertinência no momento contemporâneo, marcado pelas 

crises ambiental, humanística, educacional etc. Pois é disso mesmo que agora 

carecemos, da fusão entre ciências humanas, de um lado, e ambientais, naturais, do 

outro. A educação “do futuro” – que é para agora, na realidade – deverá seguir estas 

linhas, de fusão, de encontro, de interpenetração, promovendo, assim, uma nova matriz 

cultural, não mais apenas antropocêntrica, mas eco- ou biocêntrica (ou 

“eco-antropocêntrica”, como prefere Latouche, 2010, p. 202). 

Não obstante, é importante ressaltar as dificuldades e obstáculos presentes no 

processo de instauração de uma educação ambiental. Por um lado, é visível que a 

questão da interdisciplinaridade permanece uma promessa não cumprida, dado que se 

ficou muito mais no nível da discussão/teoria e pouco no da prática, ou seja, pouco foi 

feito para transformar as instituições de ensino/estudo/pesquisa, de “centros para a 

promoção de produtos e conformismo”, nas ferinas palavras de Lutzenberger (1996, p. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

20 



33), em laboratórios interdisciplinares que deveriam conjugar o ensino de agricultura 

orgânica, de tecnologias solares, silvicultura, manejos de vida selvagem e da terra, 

reciclagem de materiais diversos, de lixo, com arquitetura, economia, política, filosofia9 

etc., nos moldes do Instituto para Ecologia Social (Orr, 1992, p. 90). Outro obstáculo, 

como bem apontado por Bowers (1997, p. 260), remete à dificuldade concreta de se 

encontrar docentes acostumados a pensar em termos das conexões entre padrões 

culturais e sustentabilidade ecológica. O problema, pois, remete uma vez mais aos 

excessos da especialização: não se percebe até agora, mais geralmente, que as 

instituições de ensino devam fomentar um novo tipo de formação estruturada a partir da 

fusão proposta por Leopold lá atrás, nos idos de 1935.  

Tratando-se, assim, de uma mudança de paradigma, é preciso repensar, 

reformular e/ou reestruturar a ideia mesma de educação levando em conta três aspectos 

centrais, a saber, 1) o cumprimento da interdisciplinaridade relativamente às ciências 

ambientais e humanas; 2) a guinada para a dimensão prática, em detrimento da teórica, 

que rege particularmente o paradigma de educação no Brasil (demasiadamente teórico, 

abstrato, bacharelesco) e, mais fundamentalmente, 3) a colocação da natureza como 

paradigma, i.e., como referência central no que diz respeito à ideia mesma de educação 

(no lugar da humanidade, como ocorre no paradigma antropocêntrico). Sem estas três 

mudanças, tudo o que for alcançado em termos de reversão dos problemas e ameaças 

ambientais ligados ao contexto do Antropoceno será de nível apenas superficial; o que 

realmente importa é a mudança de cultura/mentalidade e, enquanto tal, apenas uma 

educação ambiental digna do nome poderá levar a isso.  O fato é que precisamos falar, 

discutir, problematizar e, mais exatamente, educar para adiar o fim do mundo 

promovido ou provocado pelo Antropoceno, isto é, por nós mesmos. 

 

REFERÊNCIAS 
 
ARENDT, Hannah. Thoughts on politics and revolution. In: ARENDT, Hannah. Crises 
of the republic. Nova Iorque: A Harvest/HBJ Book, 1972. p. 199-233. 
 

9 E. F. Schumacher é particularmente perspicaz ao insistir na importância da “restauração da sabedoria”, 
através da retomada das “ciências humanas” no programa pedagógico dos modernos: “a sabedoria exige 
uma nova orientação da ciência e da tecnologia rumo ao orgânico, ao gentil, ao não-violento, ao elegante 
e belo” (Schumacher, 1999, p. 20). 
​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     

 

 

21 



BACON, Francis. O progresso do conhecimento. Tradução: R. Fiker. São Paulo: Ed. 
UNESP, 2007. 
 
BARROS, Manoel de. Manoel de Barros. Organização: A. Müller. São Paulo: 
Azougue, 2010. 
 
BERRY, Wendell. The loss of the university. In: BERRY, Wendell. Essays 1969-1990. 
Nova Iorque: The Library of America, 2019. p. 619-637. 
 
BIEHL, Janet. Ecology or catastrophe: the life of Murray Bookchin. Oxford: Oxford 
University Press, 2015. 
 
BOURG, Dominique. Pensée écologique. In: BOURG, Dominique.; PAPAUX, Alain. 
(org.). Dictionnaire de la pensée écologique. Paris: Puf, 2015. p. 756-759. 
 
BOWERS, Chet A. Educating for an ecologically sustainable culture: rethinking 
moral education, creativity, intelligence and other modern orthodoxies. Albany: State 
University of New York Press, 1995. 
 
BOWERS, Chet A. The culture of denial: why the environmental movement needs a 
strategy for reforming universities and public schools. Albany: State University of New 
York Press, 1997. 
 
BOWERS, Chet A. The Role of Education and Ideology in the Transition from a 
Modern to a more Bioregionally-Oriented Culture. In: McGINNIS, Michael. V. (org.). 
Bioregionalism. Londres: Routledge, 1999.  p. 191-204. 
 
CASTORIADIS, Cornelius. Post-Scriptum sur l’ignorance. Paris: l’Aube, 1998. 
 
CROSBY, Alfred. W. The Measure of Reality: quantification and western society, 
1250-1600. Cambridge: Cambridge University Press, 1997. 
 
CRUTZEN, Paul; STOERMER, Eugene. O “Antropoceno”. Tradução: J. Mendes. 
Antropocenica: Revista de Estudos do Antropoceno e Ecocrítica, v. 1, p. 113-116, 
2020. Disponível em: 
https://revistas.uminho.pt/index.php/anthropocenica/article/view/3095/2989. Acesso 
em: 30/08/2025. 
 
DEAN, Warren. A ferro e fogo: a história e a devastação da mata atlântica brasileira. 
Tradução: C. K. Moreira. São Paulo: Cia das Letras, 1996. 
 
DAWSON, Jonathan. Pedagogia. In: KOTHARI, Ashish et. al. (org.). Pluriverso: 
dicionário do pós-desenvolvimento. Tradução: I. V. Eleonora. São Paulo: Elefante, 
2021. p. 453-457. 
 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

22 

https://revistas.uminho.pt/index.php/anthropocenica/article/view/3095/2989


DERR, Victoria. et. al. Early Childhood. In: RUSS, Alex.; KRASNY, Marianne. E. 
(org). Urban Environmental Education Review. Ithaca e Londres: Cornell University 
Press, 2017. p. 155-164. 
 
DOS SANTOS, Antonio B. A Terra Dá, A Terra Quer. São Paulo: Ubu 
Editora/PISEAGRAMA, 2024. 
 
ELLIS, Erle C. Anthropocene: a very short introduction. Oxford University Press, 
2018. 
 
GÓMEZ, Patricia. B. Sentipensar. In: KOTHARI, Ashish et. al. (org.). Pluriverso: 
dicionário do pós-desenvolvimento. Tradução: I. V. Eleonora. São Paulo: Elefante, 
2021. p. 510-513. 
 
JONAS, Hans. O princípio responsabilidade: ensaio de uma ética para a civilização 
tecnológica. Tradução: M. Lisboa; L. B. Montez. Rio de Janeiro: Contraponto; Ed. 
PUC-Rio, 2006. 
 
KRENAK, Ailton. A Vida Não É Útil. São Paulo: Cia das Letras, 2020. 
 
KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Cia das Letras, 2022. 
 
LATOUCHE, Serge. Sortir de la société de consommation. [s. l.]: Les Liens Qui 
Libèrent, 2010. 
 
LEOPOLD, Aldo. A sand county almanac. In: LEOPOLD, Aldo. A sand county 
almanac & other writings on ecology and conservation. Nova Iorque: The Library of 
America, 2013a.  p. 1-189. 
 
LEOPOLD, Aldo. The ecological conscience. In: LEOPOLD, Aldo. A sand county 
almanac & other writings on ecology and conservation. Nova Iorque: The Library of 
America, 2013b.  p. 524-532. 
 
LEOPOLD, Aldo. Wilderness (“The two great cultural advances...”). In: LEOPOLD, 
Aldo. A sand county almanac & other writings on ecology and conservation. Nova 
Iorque: The Library of America, 2013c. p. 375. 
 
LEOPOLD, Aldo. The Role of Wildlife in a Liberal Education. In: LEOPOLD, Aldo. A 
sand county almanac & other writings on ecology and conservation. Nova Iorque: 
The Library of America, 2013d. pp. 466-470. 
 
LÉVI-STRAUSS, Claude. L’Anthropologie face aux problèmes du monde moderne. 
Paris: Éditions du Seuil, 2011. 
 
LOVELOCK, James. Gaia: a new look at life on Earth. Oxford University Press, 1979. 
 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

23 



LUTZENBERGER, José. Science, technology, economics, ethics and environment. In: 
CALLICOTT, J. Baird; ROCHA, Fernando J. R. (org.). Earth summit ethics: toward a 
reconstructive postmodern philosophy of environmental education. Albany: State 
University of New York Press, 1996. p. 23-46. 
 
MADSEN, Peter. What can universities and professional schools do to save the 
Environment?. In: CALLICOTT, J. Baird.; ROCHA, Fernando. J. R. (org.). Earth 
summit ethics: toward a reconstructive postmodern philosophy of environmental 
education. Albany: State University of New York Press, 1996. p. 71-91. 
 
McNeill, John R. Something New Under the Sun: an environmental history of the 
twentieth-century. Nova Iorque: W. W. Norton, 2000. 
 
McNEILL, John R.; ENGELKE, Peter. The Great Acceleration: an environmental 
history of the Anthropocene since 1945. Cambridge, MA e Londres: The Bellknap Press 
of Harvard University Press, 2014. 
 
MEINE, Curt. Aldo Leopold: his life and work. The University of Wisconsin Press, 
2010. 
 
NAESS, Arne. Ecology, Community and Lifestyle. Tradução: D. Rothenberg. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1989. 
 
NAESS, Arne.; HAUKELAND, Per. I. Life’s Philosophy: reason and feeling in a 
deeper world. Tradução: R. Huntford. Athens, GA e Londres: The University of 
Georgia Press, 2002. 
 
ODUM, Eugene P. Fundamentals of ecology. Philadelphia e Londres: W.B. Sauders, 
1953.   
 
OLIVEIRA, Bernardo J. de. Francis Bacon e a fundamentação da ciência como 
tecnologia. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2010. 
 
ORR, David. W. Ecological literacy: education and the transition to a postmodern 
world. Albany: State University of New York Press, 1992. 
 
PACQUOT, Thierry. Patrick Geddes. In: BIAGINI, Cédric et. al. (org.). Aux Origines 
de la Décroissance. Paris: L’Échapée, 2020. p. 124-129. 
 
PALMER, Joy; NEAL, Philip. The handbook of environmental education. Londres; 
Nova Iorque: Routledge, 1994. 
 
REES, Martin. Our final hour. Nova Iorque: Basic Books, 2003. 
 
SALLES, João. M. Arrabalde: em busca da Amazônia. São Paulo: Cia das Letras, 
2022. 
 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

24 



SCHUMACHER, Ernst. F. Small is beautiful: a study of economics as if people 
mattered. [s.l.]: Hartley & Marks Publishers, 1999. 
 
SILVA, Philip.; LAIRD, Shelly G. Adult Education. In: RUSS, Alex.; KRASNY, 
Marianne E. (org). Urban Environmental Education Review. Ithaca e Londres: 
Cornell University Press, 2017. p. 175-184. 
 
SMITH, Adam. The theory of moral sentiments. Indianapolis: Liberty Fund, 1982. 
 
STEFFEN, Will et.al (org.). Global Change and the Earth System: a planet under 
pressure. Berlim e Heidelberg: Springer, 2004. 
 
STONE, Michael. K.; BARLOW, Zenobia. (org.). Alfabetização ecológica: a educação 
das crianças para um mundo sustentável. Tradução: C. Fischer. São Paulo: Cultrix, 
2006. 
 
TALEB, Mohammed. Rabindranath Tagore. In: BIAGINI, Cédric et. al. (org.). Aux 
Origines de la Décroissance. Paris: L’Échapée, 2020. p. 284-289. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​     
 

 

25 


